

ابلنت وحماعت كاقر آن وسنت كاعظيم اداره

جهال الامي اور عصري علوم كاعظيم

شعبه ناظره:200

شعبه تجويد:11

تعبه خظ:145

درس نظامی:105

اورانبی شعبہ جات میں سے 400 سے زاند طلباءاسکول کی تعلیم انٹر تک حاصل کر رہے ہیں نیز کم و بیش 100 طلباء مدرسہ میں رہائش پذیر ہیں جن کے طعام وقیام اور میڈینکل کاخرچ مدرسہ رداشت کرتاہے۔

شعبه خطوناظره: 14 اساتذه شعبه درس نظامی و تجوید: 10 اساتذه

شعبه عسري علوم (اسكول):11 اساتذه

خادم: 4 چوکیدار: 2

باور جي:2

لم وبيش461اور پورااسٹاف43افرادير

وم الاسلاميه اكبدُ في ميشادر كراحي

CC TITLE:MARKAZ UL ALOOM ISLAMIA(TRUST) CC NO:00500025657003 - branchcode:0050

@markazuloloom



www.waseemziyai.com

ملاله عليه واله وسلم

تصنیف مناظرار کلام عَلَّامُرهٔی محرّعبار سیاستان رینوی

والدراماركيث لابور 0313-8222336 والدراماركيث لابور 0313-8222336 و0321-4716086

# جمله حققوق تجق ناشر محفوظ ہیں۔

نام كتاب \_\_\_\_ آسطين نِيْنَ وَكُولِين وَاللَّهُ

تصنيف مناظر مناظر مناظر مناظر منافر منافر منافر منافر منافر مناظر منافر منافر

صفحات — 432

قیمت ——— 350روپے

# ملنے کا پہنہ

جامع مسجد خوشبوئ مصطفى ملافية كموث قاضى حافظ آبادرود موجرانواله

كتبه مجابد بهيره شريف 048-6691763

مكتبه الفرقان گوجرانواله مكتبه الفرقان گوجرانواله

مكتبه قادريه گوجرانواله مكتبه قادريه گوجرانواله

اسلامک بک کار پوریش راولینڈی 5536111 051-5536

معراج كتب خانه ملتان 10323-7210125

مكتبه چشتيه خانقاه ڈوگراں 0308-4551988

كتبه حيان كراجي 3331-2476512

مكتيه بركات المدينة كراحي

مکتبه رضو په کراچي 32216464 021-322

كتبه كنزالا يمان كرا جي

مكتبه غوثيه عطاريه اوكاڑه 321-7083119

مكتبه عطاريه گوجره 0331-6553526

مكتبه فيضان عطار حيدرآباد 3682626 - 0311

# عرض ناشر

بسم الله الرحمن الرحيم

زیر مطالعہ کتاب سند المحد ثین امام یہ بی رحمۃ اللہ تعالی علیہ کے مختفرہ جامع رسالہ سحیا ہ الا نبیاء "کی نہایت تحقیقی شرح ہے، امام یہ بی نے اکیس احادیث سے عقید ہ حیات انبیا کومبر بمن فر مایا تھا۔ شارح علام محدث بیر حضرت مولا نامفتی محمہ عباس صاحب قبلہ رضوی نے ہر مصدیث کی الی تشرح فر مائی ہے کہ ان تمام مباحث کو پڑھ کر بساختہ زبان پر "سسحسان اللّه "اور" ما شا ، اللّه "کے کلمات جاری ہوگئے۔ شرح کا اندازیہ ہے کہ امام یہ بی کے رسالہ سے اللّه "اور" ما شا ، اللّه "کے کلمات جاری ہوگئے۔ شرح کا اندازیہ ہے کہ امام یہ بی کے رسالہ سے محمل وضاحت ، حدیث ندکور کی تخ تن ، محدثین کے یہاں اس حدیث کی جرح وتعدیل کے تعلق سے سکھر والے محمد شین وائم فن کے اتوال سے صحت وصن کی نشاند ہی ، غرض کی علم حدیث سے متعلق علوم سکر والے حدیث سے متعلق علوم ونون کے ذریعہ حسب ضرورت سیر حاصل گفتگو فر ماتے ہیں ۔ ان تمام مباحث کے پیش نظریہ کہنا بالکل حق ہے کہ یہ کتاب اپنے موضوع پر حرف آخر ہے۔

اب سے تقریبا تین سال قبل علامه موصوف نے اس خاکسار کو ہوگئن (انگلینڈ) سے فون پر بتایا تھا کہ میں نے "حیان الا نبیاء" کی شرح لکھی ہے، چونکہ مجھے اس موضوع پر بچھ کھنا تھالہذا میں نے فورا گذارش کی کہ بیہ کتاب مجھے ضرور ارسال فرما کیں، آپ نے کرم فرما یا اور آ کی دیگر تصانیف کے ساتھ بیہ کتاب مخدوم ذی وقار حضورا مین ملت دام ظلیم الاقدس زیب سجادہ خانقاہ عالیہ برکا تیہ مار ہرہ مطہرہ کے مبارک ہاتھوں سے مجھے ملی۔

کتاب پڑھ کرمیری مسرت کی انتہانہ رہی اور میں نے''امام احمد رضا اکیڈمی'' کی

جانب سے اس کی طباعت واشاعت کاعزم کرلیا۔

اس درمیان مجھے جی وزیارت کی سعادت حاصل ہوئی اور حسن اتفاق کہ حرم محترم مکہ مکرمہ" زادھ اللہ شرف واصل ہوائی سے ملاقات کا شرف حاصل ہوا، پیدلا قات میرے لئے بے حدمسرت کا باعث بلکہ بہت ی برکات کا سبب بی، اس دوران اس کتاب کی اشاعت کا ذکر بھی آیا، میں نے عرض کیا کہ اس کی "می، ڈی مل جائے تو آسانی رہے گی ورنہ کتابت دوبارہ کرانی ہوگی، کیونکہ اس کی سیٹنگ ناقص ہے، ہرصفحہ میں سطریں آگے بیچھے جیں ۔ آخر کا رکتابت دوبارہ کرائی گئی اور دومر تبہ میں نے خوداس کی پروف ریڈنگ کی ارسالہ" حیا۔ الا نبیاء "شروع میں لگادیا اور ہر حدیث کو علیحہ ہلکھ کرحد قائم کردی، پھراس کے بعد حدیث کا ترجمہ اور شرح کے مضامین لکھے گئے، اور نمبر وار ہر حدیث میں یہ بی طرز ابنایا گیا ہے۔

شارح علام نے اس کتاب کی تصنیف میں کس قدر محنت فر مائی ہے اس کا اندازہ قار نین اس سے لگا سکتے ہیں کہ ماغذومراجع کی فہرست میں تین سوا کتالیس (۳۴۱) کتابوں کے نام ہیں جوآپ کے ذریرمطالعہ رہیں۔

مولی تعالی سے دعا ہے کہ حضرت مفتی صاحب قبلہ کا سابیہ ہم سب اہل سنت و جماعت
پرضحت وسلامتی کے ساتھ تا دیر قائم رہے اور آپ کے علمی ودینی فیوض و برکات سے اہل ایمان
مستفیض ہوتے رہیں۔ آمین بعجاہ النبی الکریم علیہ التحیہ والتسلیم
محمد حنیف خال رضوی بریلوی
محمد حنیف خال رضوی بریلوی

بروز جہارشنبہ

## عرض مصنف

بسم الله الرحمن الرحيم

ز مانه طالب علمي ميں حضرت امام بيه في شافعي رحمة الله تعالىٰ عليه كاايك مختصراور جامع رساليه حياة الإنبياء يبهم السلام يڙه کي د لي مسرت هوئي اور بعض احباب کے حکم پراس کی مخضری شرح لکھ دی۔ اس کے بعددیگرمعروفیات میں ایسا کھویا کہ اس کی طرف توجہ نہ دے سکا۔ اب جبکہ دوبارہ بعض احباب کے فرمانے پراس کی اشاعت کی طرف توجہ ہوئی تو معلوم ہوا کہ اس میں بہت ساری جگہوں پر تفصیل اور ترمیم کی ضرورت ہے۔لہذا اس پر جب نظر ثانی شروع کی تومضمون تو قع کے بالکل برعکس طویل سے طویل تر ہوتا چلا گیا اور بالآخراس مضمون کو پہلی جلد کے نام سے شائع کرنا مناسب سمجھا گیا۔اس کتاب میں حتی الوسع کوشش کی گئی ہے کہ صنمون تحقیقی ہواور زبان عام فہم ادر نرم رہے۔میری پیجھی کوشش رہی ہے کہ مسئلہ حیات الانبیاء کو دیگر مسائل بعنی ساع موتی حیات شہداء اولیاء اور ردّ روح وغیرہ سے گذندھ نہ کیا جائے حالانکہ ان مسائل کونفس مسکلہ کے ساتھ بڑی مناسبت ہے اور اپنی دانست پرمنگرین و معاندین کی طرف ہے جواعتراضات وارد ہوتے ہیں ان کے جوابات عقلی نفلی لحاظ ہے دیئے گئے ہیں۔ میں اپنی ان کوششوں میں کہاں تک کامیاب ہوسکا ہوں اس کا فیصلہ تو قارئین حضرات ہی کریں گے،میری التجاصرف بیہ ہے کہ حضرات علاء کرام جہاں کہیں اس کتاب میں کوئی علمی ناشیا می ملاحظہ فرمائيي ميري را ہنمائی فرما کرمشکور ہوں۔

اس کتاب کے اس حصہ میں صرف اپنے دلائل اور ان پراعتر اضات یا شبہات کے جوابات کا مرل بیان کیا گیا ہے، اگر اللہ نے کا مرل بیان کیا گیا ہے، اگر اللہ نے تو فیق عنایت فرمائی تو اس پر دوسری جلد میں کلام کیا جائے گا۔

اب جبکہ اس کتاب کی پہلی جلد مکمل ہو چکی ہے تو بڑی ناشکری کی بات ہوگی ،اگران مشفق ہستیوں اور تعاون کرنے والے حضرات کا ذکر نہ کیا جائے کہ جن کی دعاؤں اور کوششوں سے میں اس مقام تک پہنچ سکا۔ سب سے زیادہ میرے شکریہ کے مشخق میرے آقائے نعت سیدی وسندی حضرت علامہ مولا نا الحاج ابوداؤہ محمد صادق صاحب امیر جماعت رضائے مصطفے ہیں کہ جن کے فیض ونظر کرم

کے صدیے میں آج اس مقام پر کھڑا ہوں کہ جتنا بھی اللہ کاشکرادا کروں کم ہے۔ آپ کے بعد حضرت علامہ مولا نامحد عبد الحکیم شرف قادری صاحب شیخ الحدیث جامعہ نظامیہ لا ہور کہ جنہوں نے قدم قدم پر میری حوصلہ افزائی فرمائی اور وقتا فو قتا اپنافیتی وقت نکال کرمیری را ہنمائی فرماتے رہے۔

اور حفرت مولا نامفتی مجموعبدالقیوم ہزاروی صاحب مہتم جامعدنظامیدلا ہوراور حفرت علامہ مفتی مجمد خال قادری صاحب مہتم جامعہ اسلامیہ لا ہور اور حفرت مولا نا علامہ ابوالبیان مجمد سعید احمد مجد دی صاحب کوجرانوالہ کا بھی جتنا شکریہ ادا کروں کم ہے کہ جنہوں نے اس سلسلہ میں میرے ساتھ بہت شفقتیں فرما کمیں اور میرے ساتھ بڑا تعاون فرمایا بالحضوص حفرت علامہ مفتی مجمد رضاء المصطفی ظریف القادری اور حفرت علامہ مولا نا نور الحن تنویر چشتی بھیروی صاحب اللہ تعالی ان کے علوم وفیوض سے مجھے مزید بہرہ مندفر مائے ۔ (آمین) ان کے ساتھ ساتھ اپنان دوستوں کا بھی شکر گزار ہوں کہ جنہوں نے مجھے اپنے قیمتی مشوروں سے محروم ندر کھا۔ بالحضوص حضرت مولا نا علامہ غلام مصطفے حنیف صاحب مدرس جامعہ امینے گوجرا نوالہ ، حضرت علامہ پروفیسر حسین ساقی ، علامہ محمد رفیق احمد عبددی ، مولا نا محمد مروقادری صاحب گوندالانوالہ اور حضرت مولا نا سجاد حسین حنیف وغیر ہم۔

اس کتاب کی اشاعت کے سلسلہ میں سب سے زیادہ جودوست فکر مند تھے اور انہوں نے مالی تعاون کے سلسلہ میں بڑا کام کیا وہ ہیں ہمار ہے نہایت ہی عزیز دوست جناب محمد ارشد قادری صاحب کہ ان کی وساطت سے جناب عبدالرحمٰن صاحب ڈارمون سٹیل ٹریڈرز گوندالانولہ روڈ گوجرا نوالہ نے سب سے زیادہ مالی تعاون فر مایا ان کے ساتھ ساتھ حافظ محمد اقبال اس کار میں شامل ہیں اور میں جناب شفیق شنم ادا ہم ، اے صاحب کا بھی شکر گزار ہوں کہ جنہوں نے کتاب اور مراجع و ماخذ کی میں جناب شفیق شنم ادا ہم ، اے صاحب کا بھی شکر گزار ہوں کہ جنہوں نے میں میرے ساتھ بڑی محنت فر مائی اور ان کے علاوہ جتنے بھی دوست احباب کہ جنہوں نے میرے ساتھ کی بھی تئم کا تعاون فر مایا۔ دعا ہے کہ اللہ تعالی ان تمام حضرات کو دنیا و آخرت میں عزت میل خرت میں اور ان عطافر مائے ۔ تمام حضرات سے التماس ہے کہ اس کتاب کو پڑھ کر میرے والد صاحب مرحوم کہ جو اس کتاب کی تعفیف کے دور ان مختر علالت کے بعد انقال فر ماگئے کی بخشش کے لئے دعافر مائیں اور ان کے ساتھ ساتھ ان کے والدین کی مغفرت کے لئے بھی دعافر مائیں۔

محمر عباس يضوي

محرم واسماه

شخ الاتقناء نمونة السلف، جمة الخلف، مجامد ق الاقوال والاحوال مخزن محاسن الاخلاق نباض قوم پاسبان مسلك رضا حضرت مولانا الحاج ابودا وُدمجمه صادق صاحب دامت بركاتهم العاليه امير جماعت رضائي يكتان (گوجرانواله) بهم الله الرحم الله المراحم الله الله المراحم الله الله المراحم الله الله المراحم الله المراحم الله المراحم الله المراحم الله الرحم الله المرحم المحمد الله الرحم الله الرحم الله المرحم الله الرحم الله المرحم المرحم الله المرحم الله الرحم الله المرحم الله المرحم الله المرحم الله المرحم المرحم المرحم الله المرحم الله الله المرحم الله المرحم ا

نحمده و نصلي على رسوله الكريم و على آله و صحبه اجمعين. امابعد: حضرات انبیائے کرام ملیہم السلام کی حیات بعد الوصال خصوصاحضور پرنوں اللہ کا بحیات حقیقی زندہ ہونا اجماعی واتفاقی عقیدہُ میار کہ ہے جس برا کا برعلمائے امت و بزرگان دین کی بکثرت متفرق تصریحات کے علا وہ مستقل تصانیف شاہد عدل ہیں ، مگر منکرین شان رسالت نجدی و ما بی ٹولہ بالخصوص دیو بندیوں کی مماتی پارٹی حیات نبوی تقلیقے کی شدید گستاخ وباغی ہے،ایسے بی بد مذہبوں اور بے دینوں پر اتمام ججت اور اہل ایمان کے عقا کد حقہ کے تحفظ کے لئے عزیز فاصل مولا نا علامہ محمد عباس رضوی زید عمرہ وعلمہ نے بڑی محنت شاقہ کے ساتھ اپنی یہ کتاب تصنیف فرمائی ہے جو علمی و تحقیقی خزانہ اور دلائل و براہین کا ذخیرہ اور ماشاء اللہ مصنف کے علم فضل اوران کے تبحرعلمی ووسیع النظری کا منہ بولتا ثبوت ہے اور خود فاضل مصنف کی آخرت کے لئے بہت بڑاسر مایہ ہے جوعوام وخواص اورخودمنگرین کے لئے بہت معلومات افزاہے۔مو لى تعالى بوسيلة مصطفى عليه التية والثناء مناظر ابلسنت مولا نامحد عباس رضوى كى اسعظيم دين خدمت کوقبول فرمائے اور انہیں خدمت دین وتحفظ شان رسالت اور اہل سنت کی یاسداری مزید توقيق بخشے اور تا ديرسلامت با كرامت ركھے۔ آمين ثم آمين

ابودا ؤدمحمه صاوق

### تقريظ

بحرالعلوم، المحدت الكامل، المحق النبيل صاحب الرائے الصائب جامع العلوم النقليد والفنون العقليد حضرت علامه عبدالحكيم شرف قادرى صاحب مدظله العالى بهم الله الرحلن الرحيم

اللہ تعالی از لی ابدی جی وقیوم ہے وہ ہمیشہ سے موجود ہے اور ہمیشہ موجودر ہےگا۔ اس کی صفات بھی از لی وابدی ہیں۔ اس کی ذات وصفات کے علاوہ جو بھی موجود ہوااسے اپنے مقرر وقت پر موت کاذا نقہ چکھنا ہے۔ موت کے بعدروح تو ہر کسی کی زندہ رہتی ہے خواہ وہ مومن ہویا کا فر الیکن شہداء کی زندگی اور انہیں رزق کا ملنانص قطعی سے ثابت ہے۔ انبیائے کرام کی حیات تو ان سے بھی بلند و بالا ہے کیونکہ شہداء کو یہ مقام انبیائے کرام علیم السلام کے صدقے میں اور ان کی بیروی کی بدولت ملا ہے تو کیا انبیائے کرام علیم الصلوق والسلام کو یہ مقام نہیں ملے گا؟

شہید باوجود یکہ زندہ ہے، لیکن اس پراموات کے بعض احکام جاری ہوتے ہیں مثلاً اس کی بیوی عدت گذار کر دوسری جگہ نکاح کر سکتی ہے، اس کا ترکتہ ہم کیا جاتا ہے۔ جبکہ ہمارے آقا ومولا سید عالم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا نہ تو ترکہ تقسیم کیا گیا اور نہ بی آپ کی از واج مظہرات رضی اللہ تعالی عنہ ن کے لئے زندگی بھر کسی سے نکاح کرنا جائز تھا، مانا پڑے گا کہ آپ کی حیات میار کہ شہداء سے بھی اعلے وارفع ہے۔

امام احمد رضافد س سرہ نے بیدد کیل کتنے عمدہ بیرائے میں بیان کی ہے؟ فرماتے ہیں:
اس کی از داج کو جائز ہے نکاح
بیر ہیں جی ابدی ان کورضا
سے ہیں جی ابدی ان کورضا

تمام انبیائے کرام خصوصاً حبیب کردگار صلی الله تعالی علیه وسلم کی وفات کے بعد زندگی پر امت مسلمه کا اجماع رہا ہے جسے آپ بیش نظر کتاب میں ملاحظہ فرمائیں گے۔ البتہ ماضی قریب میں کچھلوگوں نے اس مسئلے کو بھی اختلافی بنادیا اور نبی اکرم صلی الله تعالی علیه وسلم کی طرفہ ...

منسوب کرکے یہاں تک کہددیا کہ' میں بھی ایک دن مرکزمٹی میں ملنے والا ہوں'' حالانکہ کسی حدیث میں بنہیں ہے۔ حدیث میں بنہیں ہے۔

تامور محدث امام بيعي رحمة الله تعالى عليه في ايك مختصر رساله حياة الانبيا، لكهاجس ميس پیش کردہ چدیوں سے بعد کے تمام اہل علم استدلال کرتے رہے، نوپیدام عرین نے ان برجرح کرنا بھی ضروری سمجھا، ورنہا جادیث کی موجودگی میں ان کی بات س کرکون فتنے کا شکار ہوتا؟اللہ تعالی جزائے خیرعطا فرمائے ہمارے فاضل دوست ، مناظر اہلسنت مولا نامحمرعباس رضوی حیاہ الله تعالى ( گوجرانواله ) كوكه انهول نے امام بيهي رحمة الله تعالى عليه كرساله مباركه كي شرح كا بیر ااٹھایا درمبسوط شرح لکھ دی جواس وقت آپ کے ہاتھوں میں ہے۔اس میں انہوں نے امام بیمق کی پیش کردہ احادیث کے شوام بھی پیش کئے ہیں اور اس موضوع پر مخالفین کے جتنے اعتراضات سامنے آئے ہیں ان کے اصول حدیث کی روشنی میں محدثانہ انداز میں مسکت جوابات دیتے ہیں۔ کتاب کے سرسری جائزہ سے ان کے مطالعہ کی حیرت انگیز وسعت سامنے آتی ہے اور مخالفین کے بڑے بڑے محدث اور حدیث دانی کا دعویٰ کرنے والے بونے نظر آتے ہیں، وہ ایک ایک حدیث پر ہیں بچیس بلک بعض اوقات جالیس تک حوالے بیش کر جاتے ہیں۔ اگرمیری آواز اہلسدت و جماعت کے زعماءادرار باب ثروت تک پہنچ کران کے دل و ضمیر پر دستک دے سکے تو میں عرض کرونگا کہ مسلک اہلسنت کا درد رکھنے والے ایسے وسیع النظرعديم النظير فاضل محدث كالقرركسي ايسے ادارے ميں كيا جائے جہاں وہ اپناتمام وقت مطالعہ اورتصنیف و تحقیق میں صرف کریں ۔ کتنے افسوس کی بات ہے کہ وہ اسکول ٹیچر کی حیثیت ہے اپنا وقت گزار رہے ہیں اور اپنی ذاتی کوشش سے قائم کردہ حدیث واصول حدیث اور اساء رجال کی کتابوں کی عظیم لائبر رہی میں فارغ اوقات میں مطالعہ و تحقیق میں منہمک رہتے ہیں۔ ان کی پیش نظر کتاب اس لائق ہے کہ اس کا عربی میں ترجمہ شائع کیا جائے اور مسلک

احدرضابریلوی، امام: حدائق بخشش (مدینه پباشنگ، کراچی) ج۲، ص۹۵

السست كى حقانيت كوعالم آشكار كياجائـ

الله تعالی فاضل علامه مولا نامحمد عباس رضوی اکرمه الله تعالی کے علم ،عمر ، تحقیق اور لگن میں برکتیں عطافر مائے اور امت مسلمہ کی طرف سے آئیں اجرجمیل عطافر مائے۔

محمد عبد الحکیم شرف قادری سارجهادی الاولی ۱۳۱۷ه ۱۹۹۶ ستبر ۱۹۹۹ء



صاحب الفهم الباهر والرشد الزاهر والبهيرة النامة الملكة الراسخة فقيه الامت مفتى اعظم حضرت مولا نامفتى عبدالقيوم بزار وى رحمة الله تعالى عليه بسم الله الرحين الرحيم

نحمده ونصلي على رسوله الكريم

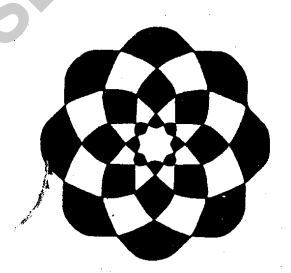
چونکہ افعال وتصرفات کا مدار حیات ہے اس لئے جس یا یہ کی حیات ہوگی اسی یا یہ کے تصرفات ہوا کے ،اللہ تبارک وتعالیٰ کی حیات از لی ابدی اور من کل الوجوہ کامل ہے ،اس لئے اس کے تصرفات وصفات بھی ازلی اور کامل ہیں جو کہ انسانی عقل ونہم سے ماوراء ہیں جبکہ انسان اینے خالق کی معرفت کا مکلف ہے، اس لئے الله تعالی جل مجدہ نے انبیاء علیهم السلام کو اپنی صفات کاملہ کامظہر بنایا تا کہ انسان ان مظاہر کے ذریعہ اس کی صفات وتصرفات کاملہ کی معرفت حاصل کرسکے۔ چنانچہ انبیاء کیہم السلام کے معجزات وتصرفات سے ہی انسان کواللہ تعالیٰ جل شانہ کی ذات وصفات کی معرفت ہوئی ،جس سے وہ مرتبدایمان پر فائز ہوا۔لہذا ایمان کا تقاضہ ہے کہ انبیاء علیهم السلام کے مافوق العادت تصرفات کو دیکھ کر ان کی حیات مبارکہ کو بھی مافوق العادت تصور کرے۔ایسی حقیقت کے پیش نظر اسلاف امت انبیاعلیہم السلام کی حیات کے ستجس ہوئے اوراس حقیقت پر متفق ہوئے کہ انبیاء علیہم السلام کی حیات عام انسانوں کی حیات سے متاز وماوراء ہے۔اس موضوع برمحدث شہیرعلامہ ابو بکر محمد بن حسین المعروف امام بیہی نے بھی اپنی تحقیق میں بائیس مندا حادیث کی تخ تج فر مائی جن کی سندات کو قابل اعتاد قر اردیا ہمکن اں پُرفتن دور میں اس مسلمہ حقیقت کو بھی معاف نہ کیا اور اس میں تشکیک پیدا کرنے کے لئے حیاۃ الانبیاء کیہم السلام ہے متعلق احادیث کے راویوں پر تقید شروع کر دی۔

چونکہ اللہ تعالیٰ کی عادت کر بمہ ہے کہ وہ باطل پر ذہوق وار دفر ماتے ہوئے بطور جمت حق کو ظاہر فر ماتا ہے اس موقع پر اللہ تعالیٰ جل جلالہ نے فاضل نو جوان علامہ مولا نامحم عباس رضوی کوتو فیق فر مائی کہ وہ اس غبار کو ہٹا کر امت مسلمہ کے اجماعی مسئلہ کو واضح کریں تا کہ رفعت

انبیاء کیم السلام ولی آخرے وقعی خیر لک من الاولی، کا علان باری تعالی روش اور چکتارہ، چنانچ علامہ موصوف نے امام بیمی علیہ الرحمہ کی پیش کردہ احادیث کے ترجمہ اور شرح میں انہوں نے اس موضوع کوتقریبا ساڑھے تین صدکت کی عبارات سے مؤید کیا اور فہ کورہ احادیث کے راویوں پرخالفین کی جرح وتنقید کا جواب دیتے ہوئے انہوں نے ہزار کے قریب اہم شخصیات کے اقوال نقل کر کے راویوں کی ثقابت کو واضح کیا۔ ناظرین کی سہولت کے لئے فاضل محقق نے موضوع سے متعلق تمام ابحاث اور کتب ماخذ بہع مصنفین کو علیحدہ علیحدہ بطور فرست پیش کیا۔

میری وعاہے کہ اللہ تعالی الکریم مولا ناعلامہ محمد عباس رضوی کی اس دینی خدمت کوتبول فرمائے اور جس طرح فرمائے اور خس طرح اور فند رجال کی تحقیق میں ان کے ذوق کو دوبالا فرمائے اور جس طرح انہوں نے اسلاف کی کثیر کتب بر تحقیقی کام کیا ہے ، تحقیقات کا بیسلسلہ جاری وساری رہے اور مولا ناکے تحقیقی کام کی اشاعت کے لئے اسباب بیدافرمائے۔

مفتی محرعبدالقیوم ہزاروی قادری رضوی جامعہ نظامیدلا ہور رشیخو پورہ



# مصنف کے بارے میں

نام ونسب: کنیت ابو بکراور نام احمد بن الحسین بن علی عبدالله بن موی بیهی کی نسبت بهت کی طرف ہے اور بیهی ایک گاؤں کا نام ہے جونمیثا پورسے ساٹھ میل کے فاصلہ پرواقع ہے آپ کی ولا دت و برورش:

آپرضی اللہ تعالیٰ عنہ ماہ شعبان المعظم ۳۸۳ یہت میں پیدا ہوئے۔علامہ ابن عساکر نے کہا''میری طرف ابوالحن فاری نے لکھا (جو پہتی کے نام سے مشہور ہیں) وہ حافظ اصول اور دین کے بارے میں پاید کے نقیہ ، حفظ ، یاد داشت میں یکنائے زمانہ ، ضبط اور اتقان میں کمال رکھنے والے ہیں ، آپ نے اپنے بچپن سے جوانی کے دور تک کتب حدیث لکھنا اور حفظ کرنا شروع کیں ، اس میں بڑا درک اور تفقہ حاصل کیا۔اصول میں علم شروع کیا اور عراق اور تجازی طرف علم حدیث کے لئے سفر کیا پھر کتابول کے لکھنے میں معروف ہو گئے اور آپ نے اس قدر فرف میں میں ہوئے اور آپ نے اس قدر ذخیرہ کتب لکھا کہ تعداد میں جوتقر یا آیک ہزار کے قریب ہے جوآج تک اس سے پہلے کی نے نہیں ، آپ نے اپنی تصانیف میں علم حدیث ، وجو وقیم کا بیان ، فقہ کو جمع کیا۔علل حدیث ، صحیح و تقیم کا بیان ، احاد یث کے درمیان جمع کی وجو ہات بیان کیں پھرفقہ اور اصول بیان کئے۔

تعليم:

آپ نے حاکم ، ابوطاہر ، ابن فورک (متکلم اصولی) ابوعلی روذ باری صوفی اور ابوعبد الرحمٰن سلمی صوفی ہے علم حاصل کیا اور بغداد ، خراسان ، کوفہ حجاز اور دوسری اسلامی آبادیوں میں گشت کیا اور اللہ تعالیٰ نے ان کے علم میں بڑی برکت اور فہم میں کامل قوت عطافر مائی تھی۔ ان کی یادگار میں ایسی عجیب تصانیف موجودہ میں جوان سے پہلے لوگوں سے ظاہر نہیں ہوئی تھیں۔ ان کی چیدہ چیدہ اور نافع تصانیف میں سے درج ذیل ہیں:

٢\_دلاكل النوة

ا ـ كتاب الاساء والصفات

٣- اسنن الكبري ٧-كتابالاعتقاد ٧\_مناقب الشافعي ٥\_شعب الايمان ٨- كتاب الخلا فيات 4-الدعوات الكبير •ا\_معرفة السنن والإثار ورمنا قب الامام احمد اا الدعوات الصغير ١٢ ـ اثبات الروية ۱۳-الزېدالكبير ۱۳- كتاب البعث والنثور اماركتاب الآداب ١٢ ـ كتاب الاسرى <u>ارالاربعين</u> ٨ ا حيات الانبياء

٢٠\_فضائل الاوقات

٢١\_ا ثباب عذاب القمر

19\_السنن الصغير

علامه بکی کہتے ہیں کہ مجھ کو کتاب الاساء والصفات کی نظیر نہیں ملی۔ خصائل: °

آپ تورع وزہد میں وہی خصائل رکھتے تھے جوعلائے ربانیین میں ہونے چاہئیں۔
امام الحرمین (امام جوین) نے ان کے بارے میں فرمایا: ' دنیا میں سوائے بیٹی کے اور کسی شافعی
کا احسان امام شافعی کی گردن پرنہیں ہے' ۔ وجہ یہ ہے کہ انہوں نے اپنی تمام تصانیف میں امام
شافعی کے فد بہ کی نصرت و تا ئیر کی ہے اور اسی وجہ سے اس فد بہ کا رواج و وبالا ہو گیا۔ امام
بہمتی فقہ اور فن حدیث علل حدیث میں پوری مہارت رکھتے تھے۔ خدا تعالیٰ نے ان کوا حادیث مخلفہ کے جمع کرنے کا خوب ملکہ عطافر مایا تھا۔

ایک دوسرے نقیہ نے امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کوخواب میں دیکھا کہ جامع مسجد میں ایک خت پر بیٹھے ہوئے ہیں اور فر مار ہے ہیں: '' آج میں نے کتاب نقیہ احمد یعنی بیمق سے فلاں فلاں حدیث کا استفادہ کیا ہے'۔

محمد بن عبد العزيز جومشهور فقيه بين فرماتے بين كه 'ايك روز ميں نے خواب ميں ديكھا

کہ ایک صندوق زمین سے آسان کی طرف اڑا جار ہا ہے اور اس کے اردگردایک ایبا چمکنا ہوانور ہے جو آنکھوں کو خیرہ کرتا ہے۔ میں نے دریافت کیا بیکیا چیز ہے؟ تو فرشتوں نے جو اب دیا کہ دبیعی کی تعنیفات کا صندوق ہے جو بارگاہ کریا میں مقبول ہوگیا ہے'۔

#### وفات:

ہفتے کے دن ۱۰ جمادی الاولی ۴۵۸ ھے کوشہر نمیثا پور میں بیہ بی کا انقال ہوا۔ ان کو تا بوت میں رکھ کر بیبن میں لائے اور خسر وجر دمیں دن کیا گیا۔انا لله و انا الیه راجعون. آپ کے شیورخ:

ا ابوالحن محمر بن الحسين العلوى الحسني المتوفى (١٠٨)

٢\_ابوعبدالله محربن عبدالله الطهماني النيسابوري التوفي (٥٠٨)

٣- ابوعبد الرحن السلمي محمر بن الحسين بن موسىٰ الاز دى (التوفى ١١٣)

٧- ابوبكر بن فورك محمر بن الحسن اصبهاني (التوفي ٢٠٠٧)

۵\_ابومحم الجوين عبدالله بن يوسف (التوفي ۴۳۸)

٢\_ابوالحسين محمر بن الحسين القطان البغد ادى (التوفي ١٥٥)

4\_ابوعبدالله الحليمي الحسين بن الحن بن محمرالشافعي (التوفي ١٣٠٠)

#### تلانده:

ا۔ابوالمعالی محربن اساعیل الفاسی نیسا پوری (التوفی ۱۵۳) ۲۔الحافظ ابوز کریا بحی بن عبد الوہاب بن مندہ (التوفی ۱۵۰) ۳۔القاضی اساعیل بن احمر بن الحسین البیمقی (التوفی ۵۰۵) (امام بیمق کے بوتے) ۲۰۔ابوالحس عبد اللہ بن محمر بن احمر البیمقی (التوفی ۵۲۳) (امام بیمق کے بوتے) ۵۔زین الاسلام ابونھر عبد الرحیم بن عبد الکریم بن ہوازت القشیری (التوفی ۱۵۳ھ) حررہ ابرار حسین ساقی ایم اے، ایم ایڈ

# بسم الله الرحمن الرحيم نحمده ونصلي على رسوله الكريم

#### تعارف مؤلف:

مصنف کتاب ہذا علامہ محمد عباس رضوی زید مجدہ بمقام کھورڈے تھانہ واہنڈ وضلع گورزانوالہ ۱۹۵۹ء کو ایک متوسط گھرانے میں متولد ہوئے۔سکول کی ابتدائی تعلیم (میٹرک ۱۹۷۵ء) میں یاس کیا۔

ر بفيهان (من يرد الله به خيراً يفقه في الدين)

(الله تعالی جس کے ساتھ بھلائی کاارادہ فرما تا ہے تواسے دین کی مجھ عطافر مادیتا ہے)
طبعی رجان علم دین متین کی طرف ہو گیا۔ لہذا متعدد مقامات کی طرف حصول علم دین
کی خاطر سفر کیا جن میں سے خاص طور پر جامعہ حنفیہ رضویہ سراج العلوم گوجرانوالہ اور مدینة
الاسلام متصل جامع نقشبندیہ ماڈل ٹاؤن گوجرانوالہ قابل ذکر ہیں، عرصہ تقریباً ایک سال مرکزی
دارالعلوم اہلسنت و جماعت ریاض المدینہ میں حصول علم کے لئے گذاراعلاوہ ازیں بین الاقوامی
اسلامی یو نیورسٹی اسلام آباد

#### "International Islamic University Islamabad"

اورجامعه رضوبيمظهر الاسلام فيصل آباد كاسفرجهي اختيار فرمايا

دریں اثاء متعدد اساتذہ کرام کے سامنے زانو ہے تلمذ طے کیا جن میں سے مناظر اسلام سید مراتب علی شاہ مفکر اسلام افتخار علی چشتی عظیم فدہبی اسکالر محمد نواز ظفر اور سید ظفر علی شاہ بخاری فاضل بھیرہ شریف کے علاوہ خصوصی توجہ کا شرف محمد نور الحسن تنویر چشتی اور علامہ مفتی محمد رضاء المصطفے ظریف القادری سے حاصل ہوا، پاسبان مسلک رضا پیر طریقت الحاج ابوداؤد محمد صادق قادری رضوی دامت برکاتہ القدسیہ سے روحانی تربیت کی سعادت حاصل ہوئی اور دوران تعلیم خطیب العصر الحاج محمد سعید احمد نوری سے بھی خصوصی رہنمائی کا شرف حاصل رہا۔

بحد الله علامه موصوف نے فاضل عربی ، فاری ، اردو کے علاوہ جامعہ رضوبی مظہر الاسلام فیصل آباد سے فاضل دورہ حدیث شریف کی سند فراغت حاصل کی اور ۱۹۸۵ء میں فاضل تنظیم المدارس ایم اے (عربی) ایم اے (اسلامیات) (الشہاوۃ العالمیہ) کی سند حاصل کی اور بین اللہ قوامی اسلامی یو نیورشی اسلام آباد ہے جی چند کورمز کئے اور استاد حاصل کیس۔

علامہ ذکور شانہ روزمحنت کے باعث نصافی کتب متداولہ کے علاوہ وسیع عمیق مطالعہ رکھتے ہیں اور ناساز گار حالات کے باجود علمی ذوق کی بتا پر آپ کی ذاتی لا بسریری میں کتب کا وسیع ذخیرہ ہے جو آپ نے اندرون و بیرون ملک سے بڑی مشقت سے جمع کیا ہے، کتب بنی کے شوق اور تحقیق کی گئن سے رات بھر جا گنا آپ کامعمول ہے۔

"من طلب العلى سهر الليالي"

جس نے بلندمقام چاہاوہ راتوں کوجا گا۔

اوران تھک مطالعہ کے باعث۔

"من جذوجد" جس نے کوشش کی اس نے پالیا۔

آب مسائل فقہ اور علم حدیث میں خاصی مہارت رکھتے ہیں بالخصوص علم اساء الرجال میں اپنے معاصرین میں متاز مقام رکھتے ہیں جس پر ماضی قریب میں فرق باطلہ سے آپ کے تبلکہ خیز مناظر سے شاہد وعادل ہیں اور غیر مقلدین کے رد میں تو آپ لاٹانی حیثیت کے مالک ہیں۔

علامہ موصوف اپنی بے بساطی کے باوجود اپنے وسائل کے مطابق سخاوت و دوست پردری میں اپنی مثال آپ ہیں۔ مسلک اعلیٰ حضرت الا مام الثاہ احمد رضا بریلوی رحمۃ اللہ علیہ سے کممل آگا ہی رکھنے کے ساتھ اس کواوڑھنا بچھونا جانتے ہیں، آپ ایک عاشق رسول ہیں اور اس عشق کی بدولت معاشی ناہمواری کے باوجود زیارت ترمین شریفین کی سعادت حاصل کر بچکے سے

آپ ایک خنده مزاج اور وسیع الظر ف انسان ہیں مخصوص صوفیاء وعلماء سے روحانی

وابنتگی کے باوجودتمام سلاسل کے اکابرین کا کیساں نظر سے احترام کرتے ہیں۔ آپ سادہ اور بیت کاف زندگی کے عادی، درویش اور صوفی منش عالم کے رنگ میں عوام میں گمنام گرخواص کے بقول' قدر زرزر گربداند قدر جو ہری (سونے کی قدر سنار جانتا ہے، ہیرے کی قیمت جو ہری جانتا ہے) کے مصداق ہیں۔

تعنیف و تالیف کے میدان میں بھی آپ نے بکثرت خدمات انجام دی ہیں۔ مثلاً کشف الرین فی مسکدر فع الیدین (ترجمہ حاشیہ و تقریم) فضائل امام اعظم (مقدمہ و حاشیہ) فصل المصلو ة علی النبی ۔ رفع المنارہ فی تخر تئے احادیث الزیارہ ''الجو ہر المخطم فی زیارت قبر النبی المکرم المعظم'' (ترجمہ) اسی طرح کتاب الا ثار الا مام محمر شرح ارد و اور تعارض بین الا حادیث و رفعہ اور صحیح بہاری کی تخر تئے کے علاوہ متعدد مخفیق اشتہارات جیسے (رفع الیدین، فاتحہ خلف الا مام، آہت المین، آہت ہیں اللہ ، و عابعد نماز فرض ، تین و تر کے ساتھ ساتھ متعدد مضامین و مختلف رسائل تریز تیب و تسوید ہیں جو کہ تا حال قلت و سائل کے سبب زیور طباعت سے آراستہ تو نہیں ہو سکے مرات ہے تو کے ماتھ و تا کا منہ بولتا ثبوت ہیں۔

آيزنده بين والله:

زیرنظر کتاب بھی مصنف مذکور کا ایک علمی و تحقیقی شهد پارہ ہے جو مخالفین اہلسنت کے عقیدہ حیات النبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر بے شاراعتر اضات کے تحقیقی رواور مُسکت جوابات سے بھر پور ہے۔

استدعا ہے کہ مولی تعالی مصنف موصوف کی اس کاوش کو شرف قبولیت عطا فر ماکر ذریعی نجات و کفار ہُسئیات اور باعث بلندی درجات اور موجب ہدایت خواص و عام بنائے۔ آمین بہاہ نبیہ العظیم علیہ الصلوۃ والتسلیم رہنے الاول ۱۳۱۸ھ جولائی ۱۹۹۷ء الراقم: ابوالمطیع غلام مصطفے حنیف

مدر س جامعة نقشبنديدامينيه ١٨٥٥٨ما ول اون كوجرنوالمه

## مزيدتعارف مؤلف

بفضله تعالى جيها كه حضرت علامه مولانا غلام مصطفح حنيف صاحب مظله العالى في رقم فرمایا که آپ ایک سیجے عاشق رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہیں۔ بندہ ناچیز اس بات کوتحدیث نعت کے طور پرعرض کرتاہے کہ میرے حضور دسیدی واستاذی محدث کبیرایسے عشق رسالت مآب کا پیکر ہیں کہ جوانسان بھی چندلمحات آپ کے ساتھ بسر کرتا ہے وہ اس بات کومحسوں کئے بغیر نہیں رہ سکتا۔ بندہ ناچیزاں بات کا شاہدہے کہ قبلہ کے سامنے جب بھی ذکر خیرالوری صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نعت کی شکل میں کیا جاتا ہے تو آپ کی آنکھیں برسات کی برکھا کی طرح عشق ومحبت سے برے لگتی ہیں اور جیسا کہ علامہ حنیف صاحب نے بیان فرمایا کہ اسی عشق کی بدولت معاشی ناہمواری کے باجود دومرتبہ زیارت حرمین شریفین کی سعادت حاصل فرما کیے ہیں۔ لیکن اب بفضلہ تعالی جنوی ۲۰۰۷ء تک جارباراس سعادت ہے مستفیض ہو چکے ہیں اور تبلیغ دین کے سلسلہ میں بورپ کا دورہ بھی فرما کیے ہیں ادراب آپ بطور ریسرچ آفیسر دوبی محکمہ اوقاف میں خدمات سرانجام دے رہے ہیں، اور انٹرنیٹ کی دنیا میں تواہیے مقبول ہیں کہ اکثر تمام رومزے آپ کا روم ٹاپ ہوتا ہے اور انٹرنیٹ پر بھی روافض وخوارج کومناظروں میں شکست وذلت دے چکے میں اوراب تو بفضلہ تعالیٰ امسال ماہ رمضان السبارک میں پورا ماہ سٹرنی اور انگلینڈریڈ بویر آپ کا درى قرآن اورسوال وجواب كاسلسله جارى ربااورساتھ ساتھ بفتے ميں تين روز QTV يرجمي تبليغ دین کےسلسلے میں درس قرآن اور سوالات کے جواب بھی ارشا دفر مارہے ہیں۔اور مزید کئی کتب بھی تالیف فرما چکے ہیں۔ بندہ ناچیز انشاءاللہ العزیز آپ کی جلد شائع ہونے والی کتب میں سے سن میں تفصیلاً آپ کا تعارف پیش کرے گا۔اللہ رب العزت سے التجاہے کہ آپ کو صحت و تندرتی عطا فرمائے اور آپ کی تمام کاوشوں کوانی بارگاہ میں قبول فرمائے۔ آمین بجاہ النبی خادم مناظراسلام الكريم الامين

قارى محمدار شدمسعودا شرف چشتى

# حداث الأسياء

فی قبورهم

للامام الحافظ الكبير ابي بكر احمد بن الحسين البيهقي المتوفئ سنة ٥٥٨ه

## بسم الله الرحمن الرحيم

اخبرنا الشيخ الامام زين الاسلام ابو نصر عبد الرحيم بن عبد الكريم ابن هوازن القشير \_ رضى الله عنه \_ فى كتابه الينا من نيسابور.
قال احبرنا الشيخ الامام ابو بكر احمد بن الحسين البيهقى \_ رحمة الله \_قراءة عليه أنا أسمع فى رفيع الا خر من سنة حمس وأربعين واربعمائة \_

وأخبرنا الشيخ الامام الحافظ ابو بكر محمد بن عبد الله بن حبيب العامرى - أيده الله قال أنبأ شيخ القضاة ابو على اسما عيل بن احمد بن الحسيني البهيقي فيما قرأت عليه ، انبأ الامام والذي شيخ السنة ـرحمه الله \_ قال :

الحمد لله رب العالمين والعاقبة للمتقين وصلاته على سينا محمد وآله اجمعين

ذكر ماروى في حياة الانبياء صلوات الله عليهم بعد وفا تهم الخبرنا ابوسعيد احمد بن محمد بن الحليل الصوفي قال انبأنا ابو احمد عبد الله بن عدى الحافظ قال ثنا قسطنطين بن عبد الله الرومي قال ثنا الحسين بن عرفة قال حدثني الحسن بن قتيبه المدائني قال ثنا المستلم بن سعيد الثقفي عن الحجاج بن الاسود عن ثابت البنائي عن انس رضي الله تعالىٰ عنه قال: قال رسول الله صلى الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: الانبيآء احياء في قبورهم يصلون. هذا حديث يُعدّ (١) في افراد الحسن بن قتيبة المدائني وقد روى عن يحيى بن ابي بكر عن المستلم بن سعيد.

و هو فيما احبرنا الثقة من اهل العلم قال انبا ابو عمرو بن حمد ان قال انبا ابو يعلى الموصلى قال ثنا ابو الجهم الازرق بن على ثنا يحيىٰ بن ابى بكير ثنا المستلم بن سعيد عن الحجاج عن ثابت عن انس بن مالك قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: الانبياء احياء في قبورهم يصلّون.

و قدروى من وجه آخر عن انس بن مالك موقوفاً اخبرنا ابو عثمان الامام رحمه الله أنبأ زاهر بن احمد انبا ابو جعفر محمد بن معاذ الماليني ثنا الحسين بن الحسن ثنا مومل ثنا عبيد الله بن ابي حميد الهذلي عن ابي المليح عن انس بن مالك: الانبياء في قبورهم احياء يصلون.

و روى كما اخبرنا ابو عبد الله الحافظ ثنا ابو حامد بن على المحسنوى املاء ثنا ابو عبد الله محمد بن العباس الحمصى ثناابو الربيع الزهراني ثنا اسماعيل بن طلحة بن يزيد عن محمد بن عبدالرحمن بن ابى ليلى عن ثابت عن انس عن النبى صلى الله تعالى عليه وسلم ، قال: ان الانبياء لا يتركون في قبورهم بعد اربعين ليلة و لكنهم يصلون بين يدى الله عز وجل حتى يُنفخ في الصور.

وهنا ان صح بهذا اللفظ فالمراد به والله اعلم لا يتركو ن يصلو ن الاهذا المقدار . ثم يكو نو ن مصلين فيما بين يدى الله عزو جل . كما روينا في الحديث الاول \_

وقد يحتمل ان يكو ن المراد به رفع احسا دهم مع ارواحهم \_ فقد روى سفيان الثورى في "الحامع" قال شيخ لنا عن سعيد بن المسيّب قال: ما مكث نبي في قبره اكثر من اربعين ليلة حتى يرفع.

فعلى هذا يصيرون كسائر الاحياء. يكو نون حيث ينزلهم الله

عزوجل . كما روينا في حديث المعراج وغيره ان النبي على أموسى عليه السلام قائما يصلى في قبره . ثم رأه مع سائر الا نبياء عليهم السلام في بيت المقدس ثم رأهم في السموات. والله تبا رك و تعالى فعال لما يريد \_

ولحيا ةالا نبياء بعد مو تهم صلا وات الله تعالىٰ عليهم . شوا هد من الاحا ديث الصحيحة : منها

ما اخبرنا ابو الحسين على بن محمد بن عبد الله بن بشر ان ببغداد انبأنا اسماعيل بن محمد الصّفّار ثنا محمد بن عبد الملك الدقيقى ثنا يزيد بن هارون ، ثنا سلمان التيمى عن انس بن مالك ان بعض اصحاب النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم اخبره ان النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم ليلة اسرىٰ به مر على موسىٰ عليه السلام وهو يصلى في قبره.

و اخبرنا ابو الحسين بن بشر ان انبأ اسماعيل انبأ احمد بن منصور بن سيّار الرمادى ثنا يزيد بن ابى حكيم ثنا سفيان يعنى الثورى ثنا سليمان التيمى عن أنس ابن مالك قال: قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم: مررت على موسى و هو قائم يصلى في قبره.

اخبرنا ابوعبدالله الحافظ ثنا ابو العباس محمد بن يعقوب ثنا محمد بن عبد الله بن المنادى ثنا يونس بن محمد المودب ثنا حماد بن سلمة ثنا سليمان التيمى و ثابت البنانى عن انس ابن مالك ان رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم قال: اتيت موسى ليلة اسرى بى عند الكثيب الاحمر وهو قائم يصلى فى قبره.

اخر جه ابو الحسين مسلم بن الحجاج النيسا بو رى رحمه الله تعالى عن حديث حما د بن سلمه عنهما . واخرجه عن حديث الثورى وعيسى بن يو نس وجرير بن عبد الحميد عن التيمي .

اخبرنا احمد بن على الحربي ثنا حاجب بن احمد ثنا محمد بن يحيى ثنا احمد بن خالد الوهبي ثنا عبدالعزيز بن ابي سلمة عن عبد الله بن الفضل الهاشمي عن ابي سلمة بن عبد الرحمن عن ابي هريرة رضى الله تعالىٰ عنه: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه و سلم: لقد رأيتني في المحجر و انا اخبر قريشا عن مسراى فسألوني عن اشيآء من بيت المقدس لم اثبتها فكربت كربا ما كربت مثله قط فرفعه الله لي انظر اليه ما يسألونني عن شيىء الا انبأتهم به.

وقد رأيتنى فى جماعة من الا نبياء فاذا موسى قائم يصلى فاذا رجل ضرب جعد كأنه من رجال شنوءة. واذا عيسى بن مريم قائم يصلى . اقرب الناس به شبها عروة بن مسعو د . واذا ابرا هيم قائم يصلى اشبه الناس به صاحبكم يعنى نفسه فحانت الصلاة فأممتهم . فلما فرغت من الصلاة . قال لى قائل : يا محمد هذا مالك صاحب النار فسلم عليه فالتفت اليه فبدألى بالسلام .

اخرجه مسلم في صحيح من حديث عبد العزيز \_ وفي حديث سعيد بن المسيب وغيره انه لقيهم في مسجد بيت المقدس \_

وفى حديث ابى ذر ومالك بن صعصعة فى قصة المعراج انه لقيهم فى جماعة الانبياء فى السموات وكلمهم وكلموه. وذلك صحيح لا يخالف بعضه بعضا.

فقد يرى موسى عليه السلام قائما يصلى في قبره ثم يسرى بموسى وغيره الى بيت المقدس كما أسرى بنبينا المالية في المقدس عما أسرى المناطقة المالية المقدس المقدس عما أسرى المنطقة المالية المقدس المقدس المقدس عما أسرى المنطقة المالية المال

بهم الى السموات كما عرج بنبينا على السموات كما أحبرهم.

وصلاتهم بمواضع مختلفات جائز في العقل كما ورَد به خبر الصادق مَنظُ وفي كل ذلك دلالة على حياتهم.

ومما يدل علىٰ ذلك

ما اخبرنا محمد بن عبد الله الحافظ ثنا ابو العباس محمد بن يعقوب ثنا ابو جعفر احمد بن عبد الحميد الحارثي ثنا الحسين بن على المحعفي ثنا عبد الرحمن بن يزيد بن جابر عن ابي الاشعث الصنعاني عن اوس بن اوس قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: افضل ايامكم الحمعة فيه خلق آدم و فيه قبض و فيه النفخة، و فيه الصعقة، ايامكم الحمعة فيه خلق آدم و فيه قبض و فيه النفخة، و فيه الصعقة، فا كثروا على من الصلوة فيه فان صلاتكم معروضة على قالوا: و كيف تعرض صلاتنا عليك و قد ارمت يقولون بليت . فقال : ان الله قد حرم على الارض ان تاكل احساد الانبياء عليهم السلام اخرجه ابو داؤد الحستاني في كتابه السنن،

وله شواهد منها.

مااخبرنا ابو عبد الله الحافظ: ثنا ابو بكر بن اسحاق الفقيه ثنا احمد بن على الأبار ثنا احمد بن عبد الرحمن بن بكار الدمشقى ثنا الوليد بن مسلم حدثنى ابورافع عن سعيد المقبرى عن ابى مسعود الانصارى عن النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم انه قال: اكثرو الصلاة عليي يوم الجمعة الاعرضت على مصلاته.

قال ابو عبد الله رحمه: ابو رافع هذا هو اسماعيل بن رافع: احبرنا على بن احمد عبدان الكاتب ثنا احمد بن عبيد الصفّار ثنا الحسن بن سعيد ثنا ابراهيم بن الحجاج ثناحماد بن سلمه عن يزيد (١) لله بن سنان عن مكحول الشامي عن ابي امامة قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم:

"اكثروا على من الصلوة في كل يوم جمعة فان صلاة امتى تعرض على في كل يوم جمعة فان صلاة كان اقربهم منى على ضلاة كان اقربهم منى منزلة"

اخبرنا ابوالحسن على بن محمد بن على السّقاء الاسفرا ئينيى قال: قال حدثنى والدى ابو على ثنا ابو رافع اسامه بن على بن سعيد الرازى بمصر ثنا محمد بن اسماعيل بن سالم الصايغ حدثنا حكامة بنت عثمان بن دينار احى مالك بن دينار قالت حدثنى ابى عثمان بن دينار عن انس بن مالك خادم النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم قال: قال النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: ان اقربكم منى يوم القيامة في كل موطن اكثر كم عليى صلوة في الدنيا: من صلى على في يوم الحجمعة وضى الله الحمعة وضى الله المحمعة وضى الله له مائة حاجة ، سبعين من حوائج الآخرة ثلاثين من حوائج الدنيا يوكل الله ملكايدله في قبرى كما يدخل عليكم الهدايا يخبرنى من صل على باسمه و نسبه الى عشيرته فاثبته عندى في صحيفة بيضآء.

و في هذا المعنى الحديث الذي اخبرنا ابو على الحسين بن محمد الروذباري ا نبأ ابو بكر بن داسه ثنا ابو داؤد ثناء احمد بن صالح قال قرأت على عبد الله بن نافع قال اخبرني ابن ابي ذئب عن سعيد المقبري عن ابي هريرة قال قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم:

"لا تجعلوا بيوتكم قبورا و لا تجعلوا قبري عيدا و صلوا على فان

صلاتكم تبلغني حيث كنتم."

و فى هذا المعنى الحديث الذى اخبرنا ابومحمد عبدالله بن يحيى بن عبد الحبار السكرى ببغداد ثنااسماعيل بن محمد السفار ثنا عبد الله الترقفى ثنا ابو عبد الرحمن المقرى ثنا حيوة بن شريح عن ابى صخر عن يزيد بن عبد الله بن قسيط عن ابى هريره ان رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم قال:

ما من احد يسلم على الارد الله روحى حتى اردّ عليه السلام. وانسا اراد والله اعلم: الاوقد رد الله الى روحى حتى ارد عليه

السلام

و في هذا المعنى الحديث الذي اخبرنا ابو القاسم على بن الحسين بن على الطهماني ابو الحسن بن محمدالكارزي ثنا على بن عبد العزيز ثنا بو نعيم ثنا سفيان عن عبد الله بن السائب عن زاذ ان عن عبد الله مسعود قال ، قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم:

ان للله عز وجل ملائكة سياحين في الارض يبلغوني عن امتى السلام.

و اخبرنا ابو الحسين بن بشران و ابو القاسم عبد الرحمن بن عبد الله الحرقى قالا انبأ حمزة بن محمد بن العباس ثنا احمد بن الوليد ثنا ابو احمد الزبيرى ثنا اسرائيل عنابى يحيى عن مجاهد عن ابن عباس قال ليس احدمن امة محمد صلى الله تعالىٰ عليه و سلم يصلى عليه صلاة الا وهى تبلغه ، يقول له الملك فلان يصلى عليك كذا و كذا صلاة.

اخبرنا على بن محمد بن بشران أنبأ ابو جعفر الرازى ثنا عيسى بن عبد الله الطيالسي ثنا العلاء بن عمر والحنفي ثنا ابو عبد الرحمن عن

الاعمش عن ابي صالح عن ابي هريرة عن النبي صلى الله تعالىٰ عليه وسلم قال: من صلى على عند قبري سمعته و من صلى على ناتياً ابلغته.

ابو عبدالرحمن هذا هو محمد بن مروان السدى فيما ارى وفيه نظر وقد مضى ما يؤكده

و اخبرنا ابو عبد الله الحافظ نا ابو عبد الله الصفا انا ابو بكر بن ابى الدنيا حدثنى سويد بن سعيد حدثنى ابن ابى الرجال عن سليمان بن سحيم قال: رأيت النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم فى النوم قلت يا رسول الله المولاء الذين بأتول فيسلمون عليك اتفقه سلامهم قال: نعم واردعليهم.

وما يدل على حياتهم

ما اخبرنا ابوعبد الله محمد بن عبدالله الحافظ اخبرنی ابو محمد المهزنی ثنا علی بن محمد بن عیسی ثنا ابو الیمان أنبأ شعیب عن الزهری قال اخبرنی ابو سلمة بن عبد الرحمن و سعید بن المسیب ان اباهریرة قال: استب رجل من المسلمین و رجل من الیهود فقال المسلم: والذی اصطفی محمدا علی العالمین فاقسم بقسم فقال الیهودی: والذی اصطفیٰ موسی علی العالمین فرفع المسلم عند ذلك یده فلطم الیهودی فذهب الیهودی الی النبی صلی الله تعالیٰ علیه و سلم فاخبره بالذی كان من امره و امر المسلم فقال النبی صلی الله تعالیٰ علیه و سلم: لا تخیرونی علی موسیٰ فان الناس یصعقون فاكون اول من یفیق فاذا موسیٰ باطش بحانب العرش فلا ادری اكان ممن صعق فافاق قبلی او كان ممن استثنی الله عز و جل.

(رواه البخاري في الصحيح عن ابي اليمان و رواه مسلم عن عبد

الله بن عبد الرحمن وغيره عن ابي اليمان)

و في الحديث الثابت عن الاعرج عن ابي هريرة عن النبي صلى الله تعالىٰ عليه وسلم انه قال:

لا تفضلوا بين انبياء الله تعالى فانه ينفخ في الصور ليصعق من في المسلوات و من في الارض الامن يشاء الله ثم نفخ فيه اخرى فاكون اول من بعث فاذا موسى آخذ بالعرش فلا ادرى احوسب بصعقة يوم الطور ام بعث قبلى.

وهذا انسا يصح على ان الله حل ثناؤ مردالي الانبياء عليهم السلام ارواحهم نفخ في النفخة الاولى صعقوا ثم لايكون ذلك موتا في حميع معاينه الا في ذهاب الاستشعار فان كان موسى عليه السلام ممن استثنى الله عز وجل بقوله: الا من شاء فانه عز وجل لا يذهب باستشعاره في تلك الحالة و يحاسبه بصعقة يوم الطور

ويقال ان الشهداء من جملة ما استثنى الله عزوجل بقوله: الا من ما الله ، وروينا فيه حبرا مرفوعا وهو مذكور مع سائر ماقبل في كتاب البعث والنشور، وبالله التوفيق\_

آخر كتاب حياة الانبياء عليهم الصلوة والسلام والحمد لله رب العلمين وصلى الله تعالى على سيدنا محمد وآله وسلم\_

### حدیث تمبر:ا

اخبرنا ابوسعيد احمد بن محمد بن الخليل الصوفى قال انبأنا ابو احمد عبد الله بن عدى الحافظ قال ثنا قسطنطين بن عبد الله الرومى قال ثنا الحسين بن عرفة قال حدثنى الحسن بن قتيبه المدائنى قال ثنا المستلم بن سعيد الثقفى عن الحجاج بن الاسود عن ثابت البنائى عن انس رضى الله تعالىٰ عنه قال: قال رسول الله صلى الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: الانبيآء احياء فى قبورهم يصلون. هذا حديث يُعدّ (۱) فى افراد الحسن بن قتيبة المدائنى وقد روى عن يحيى بن ابى بكر عن المستلم بن سعيد.

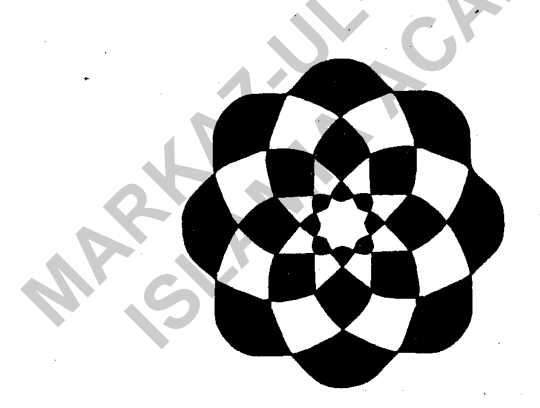
حفرت انس رضی الله تعالی عنه بے روایت ہے کہ نبی اکرم صلی الله تعالی علیه وسلم نے فرمایا انبیاء کیم السلام اپنی قبور میں زندہ ہیں اور نماز پڑھتے ہیں۔

(بیروایت سن بن قنیه کے مفروات میں شار کی گئی ہے) اور بیکی ابن ابو برعن متلم بن سعید کی ستد سے بھی روایت کی گئی ہے۔ سوائے سن بن قنیب المدائی کے اس روایت کے تمام راوی ثقه ہیں۔ اس کے بارے میں محدثین کی اکثریت اچھی رائے نہیں رکھتی۔ لیکن ام ابن عدی اس کے بارے میں محدثین کی اکثریت اچھی رائے نہیں رکھتی۔ لیکن ام ابن عدی اس کے بارے میں تحریف الشیخ و للحسن بن قتیبه هذه احادیث عن ابیه حسان و ارجو انه لا باس به . (الکامل فی الضعفاء ۲۳۹/۲)

اورحسن بن قتیمه کی میدا حادیث حسن بین اور امید کرتا ہوں کہ اس میں کو کی حرج نہیں۔

ا پیلفظ یہاں من مجمول ہے گویا کہ امام یہ بی فرماتے ہیں: کچھلوگوں نے مدیث ہذا کو حسن بن قتید کے مفردات میں شارکیا ہے جو کہ غلط ہے کیونکہ اس کے متابع موجود ہیں جو آگے آرہے ہیں۔

تواگر چہ بیداوی بہت زیادہ تقنہ بیں بیکن چونکہ آئندہ آنے والی احادیث میں تقدروا ق اس راوی کے مؤید ومتابع ہیں اس لئے بیرحدیث دیگر اسناد کے ساتھ بالکل سیح ہے۔جیسا کہ حدیث نمبر ۲۔و۔۳ میں آرہا ہے۔



## حديث نمبر٧:

و هو فيما اخبرنا الثقة من اهل العلم قال انبا ابو عمرو بن حمد ان قال انبا ابو يعلى الموصلى قال ثنا ابو الجهم الازرق بن على ثنا يحيى بن ابى بكير ثنا المستلم بن سعيد عن الحجاج عن ثابت عن انس بن مالك قال: قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم: الانبياء احياء في قبورهم يصلّون.

حفرت انس بن ما لک رضی الله تعالی عنه سے روایت ہے کہ الله کے محبوب سلی الله تعالی عنه سے روایت ہے کہ الله کے محبوب سلی الله تعالی علیه وسلم نے ارشا وفر مایا: انبیائے کرام ملیہم الصلو ، والسلام اپنی قبور میں زندہ ہیں اور نماز پڑھتے ہیں۔

۔ پیروایت بالکل سیح ہے۔اس کوامام ابو یعلی نے اپنی مندمیں سیح سند کے ساتھ روایت کیا ہے جس کے الفاظ میہ ہیں:

حدثنا ابوالجهيم الازرق بن على حدثنا يحيى بن ابى بكير حدثنا المستلم بن سعيد عن الحجاج عن ثابت البنائي عن انس بن مالك قال: قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم: الانبيآء في قبورهم يصلون.

(مندابی یعلی الموسلی ۲: ۱۳۷۲ بخقیق حسین سلیم اسدمطبوعه بیروت و بخقیق ارشادالحق الاثر ی۳:۹:۳ موسسه علوم القرآن، بیروت)

حدیث مذکور کا محدثین کے ہاں مقام:

متعدد محدثین وعلماء کرام نے اس روایت کے سیح ہونے پرتصری کی ہے۔ان میں سے بین میں کا تذکرہ ملاحظہ سیجئے:

ا ـ امام یمی قرماتے ہیں: رواہ اہو یعلی والبزار و رجال ابی یعلی ثقات. (مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، ۲۱۱:۸)

اس کوابو یعلی اور بز ارنے روایت کیا ہے اور ابو یعلی کے تمام راوی ثقه ہیں۔

۲\_علامه مناوی فرماتے ہیں:

(فيض القدير شرح الجامع الصغير٣:١٨٣)

و هو حديث صحيح .

به حدیث ہے۔

سوعلامه لی بن احمد العزیزی فرماتے ہیں:

و هو حديث صحيح.

(السراح المنير شرح الجامع الصغير ٣٥٤٠٠ مكتبه الايمان السمانية -المدينة المنوره) بەمدىث يى ب

سم۔علامہ ابن حجر عسقلانی فرماتے ہیں:

(فغ الباري شرح محيح البخاري ٩٣٥٢:١٩٥٢)

و صححه البيهقي.

امام يہنى نے است سح قرار دیا ہے۔

۵۔ملاعلی قاری حنفی فرماتے ہیں:

صحة خبر الانبياء احياءً في قبورهم . (مرقات:٣١:٣)

'' انبیاءا بی قبور میں زندہ ہیں'' بیصد بیٹ سیجے ہے۔

٢ ـ شيخ عبدالحق محدث د بلوي تحرير فر مات بي:

ابويعلى بتقل ثقات ازروايت انس بن ما لك آورده قال قال دمسول الله صلى الله

تعالىٰ عليه وسلم: الانبياء احياء في قبورهم يصلون.

(جذب القلوب الى ديار الحوب، ١٨١٨١٨ مدارج النوت ٢:٧٣٧)

ابویعلی تقدراویوں کے واسطہ سے حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت كرتے ہیں كەحضورصلی الله تعالی عليه وسلم نے فر مایا: حضرات انبيائے كرام عليهم الصلو ة والسلام

ا بی قبروں میں زندہ ہیں اور نماز پڑھتے ہیں۔

٤ ــ امام ابوالحن على بن محمد بن عراق الكناني فرمات بين:

رقلت) منها حديث انس الانبيآء احياء في قبورهم يصلون اخرجه من طرق و صححه من بعضها. (تزييالشريعة المرفوعة ٣٣٥)

میں کہتا ہوں کہان احادیث میں حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ والی حدیث بھی ہے کہ انبیائے کرام اپنی قبروں میں زندہ ہیں اور نماز پڑھتے ہیں اور اس کی گئی سندیں ہیں اور ان میں سے بعض سندیں صبیح ہیں۔

٨\_ابواحرعبدالقادر فرماتے ہیں:

و قد صح ان الانبياء احياء في قبورهم. (الجماعة التبليغيه ص٠١) يه عديث يح به انبياء المي قبور مين زنده بين -٩ علامه شوكاني نے تحرير فرمايا:

و قد ثبت في الحديث ان الانبياء احياء في قبورهم رواه المنذري و صححه البيهقي.

اور حدیث سے ثابت ہے کہ حضرات انبیائے کرام علیہم الصلاۃ والسلام اپنی قبروں میں زندہ ہیں اسے منذری نے روایت کیا اور امام بیم فی نے اس کوسیح فر مایا۔ اور دوسری جگہ فر مایا:

لانه صلى الله تعالى عليه وسلم حى فى قبره و روحه لاتفارقه لماصح: ان الانبيآء احيآء فى قبورهم كذا قال ابن الملقن وغيره.

(تخفة الذاكرين شرح الحصن والحصين ٢٨)

کیونکہ آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم اپنی قبر مبارک میں زندہ ہیں اور آپ کی روح مبارک آپ سے جدانہیں کیونکہ تھے حدیث میں ہے کہ انبیاء اپنی قبور میں زندہ ہیں جبیا کہ محدث ابن الملقن وغیرہ نے کہا ہے۔

• الهاشيخ نورالدين على بن احد اسمهو دى فرمات بين:

و رواه ابويعلى برجال ثقات. (وفاءالوفاباخباردارالمصطفى ١٣٥٢:٣)

ابولیعلی نے اس کو تقدراو یوں سےروایت کیا ہے۔

اا شیخ فقیرالله فرماتے ہیں:

ورد في كثير من الاحاديث الصحيحة الصريحة بانهم احياء في

(قطب الأرشاد ص١٤٧)

اور بہت ساری سیح صرح احادیث میں دارد ہوا ہے کہ حضرات انبیائے کرام اپنی قبور

من زنده بیل۔

١٢ ـ حاجي دوست محمد قندهاري نقشبندي فرماتے ہيں:

این حدیث است که ابویعلی بنقل ثقات از روایت ابن ما لک می آرد ..

( مکتوبات حاجی دوست محمد قندهاری ۲۸)

یہ روایت ابولیعلی نے ثقہ راویوں کے ساتھ حضرت انس بن مالک سے روایت کی

العلامهابن حجر مكى فرماتے ہيں:

و بالحديث الصحيح الانبياء احياء في قبورهم يصلون.

(الجو برامنظم في زيارة القبر الشريف المنوى المكرم المعظم ٢٧)

اور 'انبیاءا بی قبور میں زندہ ہیں' صحیح حدیث ہے۔

اورامام بہتی نے سیح حدیث الانبیاء احیاء فی قبور هم سے استدلال کیا ہے۔ سمار امام اہلسنت الثاہ احمد رضا خان فاضل بریلوی رحمة الله علیه فرماتے

میں: وصحیح حدیث میں نبی کریم صلی الله تعالی علیہ وسلم فرماتے ہیں:

الانبياء احياء في قبورهم يصلون.

(فناوی رضویید:۱۳۲)

ا نبیائے کرام اپنے مزارات طیبات میں زندہ ہیں اور نماز پڑھتے ہیں۔ 1۵۔علامہ داؤد بن سلیمان نقشبندی الخالدی فرماتے ہیں:

وروى البيقهى وغيره بالاسانيد الصحيحة عنه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم انه قال الانبياء احياء فى قبورهم يصلون. (المخة الوبية فى رعلى الولمية ص۵) المام يهي اورديگرمحدثين في عليه وسلم ساح المام يهي اورديگرمحدثين في اساد كساته ني اكرم سلى الله تعالى عليه وسلم سادوايت كى مي كرآب سلى الله تعالى عليه وسلم في ارشادفر مايا: انبيائي كرام الني قبور مين زنده بين اورنماز يؤهة بيل -

١٧- امام ابوعبدالله بن عدى الجرجاني فرمات بين:

و للحسن بن قتيبة هذا احاديث من ابيه حسان. (الكامل٢٠٣٦) كمسن بن قتيبه كي بياحاديث انبياء الني قبور مين زنده بين اور نماز پر هت بين "حسن

بيں۔

ارام محد بوسف اساعیل نبهانی فرماتے ہیں:

و بالحديث الصحيح الانبياء احياء في قبورهم يصلون.

(سعادة الدارين ١٨٠)

اور حدیث محیح کے ساتھ استدلال کیا ہے کہ انبیاء اپنی قبور میں زندہ ہیں اور نماز پڑھتے

بيں۔

۱۸\_امام سخاوی فرماتے ہیں:

الانبياء احياء في قبورهم يصلون....و صححه البيهقي. (القول البديع ١٦٧)

انبياء إنى قبرول مين زنده بين اورنماز پرصف بين -19 ـ امام محمد بن علوى مالكى فرمات بين: و باالحديث الصحيح الأنبياء احياء فى قبورهم يصلون (شفاءالفواد بزيارة خيرالعبادص رمها)

امام بہتی نے اس حدیث سی سے استدلال کیا ہے کہ انبیاء اپنی قبروں میں زندہ ہیں اور نماز پڑھتے ہیں۔

۲۰ امام جلال الدين سيوطي فرمات بين:

و صبح انه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم قال الانبياء احياء في قبورهم

( كتاب الاعلام مجكم عيسى عليه السلام في الحاوى الفتاوى٢:١٦٣)

بدروایت سیجے ہے کہ نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے ارشا دفر مایا: انبیاء اپنی قبور میں

زندہ ہیں اور نمازیں پڑھتے ہیں۔ ۲۱\_مولوی ارشادالحق اثری نے لکھاہے:

احرجه البيهقي في حياة الانبياء من طريق ابي يعلى و ابونعيم في (ص۸۳: ۲۵) و اسناده جید.

"اخبار اصبهان".

(حاشيه منداني يعلى ۳،۹۳۳)

اس کوامام بیہ قی نے حیاۃ الانبیاء میں ابو یعلی کی سند سے اور ابونعیم نے اخبار اصبہان میں

روایت کیا ہے اور اس کی سند جنید ہے۔

٢٢ ـ جناب حسين سليم اسدن كها:

(حاشيه منداني يعلى ۲:۲۲۱)

سناده صحيح.

اس کی سندسیجے ہے۔

علمائے کرام اور محدثین عظام جنہوں نے اس حدیث صحیح سمجھتے ہوئے اس سے استدلال فر مایا امام شای حفی فرماتے ہیں:

ان الانبياء عليهم الصلوة والسلام احياء في قبورهم.

(ردالحنا على درالمخار المعروف شامى شريف ١٥١٠ كتاب الجهاد)

انبیائے کرام کیم السلام اپنی قبور میں زندہ ہیں۔

حضرت امام جلال الدين سيوطي فرمات بين:

حياة النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم فى قبره هو و سائر الانبياء معلومة عندنا علما قطعيا لما قام عندنا من الادلة فى ذلك و تواترت به الاخبار الدالة على ذلك .

(الحاوي للفتا و كا ٢٠٥٠)

نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی اپنی قبر میں اور دوسرے انبیائے کرام علیہم السلام کی حیات ہمارے نزدیک قطعی علم کے ساتھ ثابت ہے۔ کیونکہ اس پر ہمارے پاس دلائل قائم ہیں اور متواتر احادیث موجود ہیں جو کہ اس (حیا قالانبیاء) پر دلالت کرتی ہیں۔

علامه سيوطي مزيد فرماتے ہيں:

باب حياته صلى الله تعالىٰ عليه وسلم في قبره و صلاته فيه و توكيل ملك يبلغه السلام عليه و رده على من سلم عليه.

اس باب میں کہ نبی اکرم سلی اللہ تعالی علیہ وسلم اپنی قبر میں زندہ ہیں اور نماز پڑھتے ہیں اور ایک فرشتہ آپ کی قبر پر مؤکل ہے جو کہ لوگوں کا سلام آپ کو پہنچا تا ہے اور ہر سلام کرنے والے کو آپ جواب دیتے ہیں۔

حضرت امام شامی دوسری جگه برفر ماتے ہیں: ان الانبیآء احیاء فی قبور هم. (رسائل ابن عابدین۲۰۲۲ رساله الرحیق المختوم شرح قلائد المنظوم)

انبیائے کرام اپنی قبور میں زندہ ہیں۔

حضرت علامهامام عمهودي فرمات بين:

لا شك في حساته صلى الله تعالى عليه وسلم بعد وفاته و كذا سائر

الانبيآء عليهم الصلاة والسلام احياء في قبورهم. (وفاء الوفام:١٣٥٢)

آپ صلی الله تعالیٰ علیه وسلم کی حیاۃ بعد الوفات میں کسی قشم کا شک نہیں اوراسی طرح

ديكرانبيا ي كرام يليم الصلوة والسلام بهي اپن قبور مين زنده بير-

حضرت علامهامام داؤد بن سليمان بغدادي فرماتے ہيں:

(المخة الومبية ص٦)

والحاصل ان حياة الانبياء ثابتة بالاجماع.

حاصل كلام بيركه حضرات انبيائے كرام عليم الصلوة والسلام كى حياة پراجماع امت

حضرت امام شعرانی فرماتے ہیں:

و هو حي في قبره يصلى فيه باذان و اقامة و كذالك الانبيآء.

( كشف الغمد عن جميع الامة ا: ٧٤)

اورآپ صلی الله تعالی علیه وسلم اپنی قبر میں زندہ ہیں اور اذان وا قامت کے ساتھ نماز پڑھتے ہیں اور اس طرح دوسر سے انبیاء۔

حضرت امام زرقانی فرماتے ہیں:

لحیاته فی قبره یصلی فیه باذان و اقامة. (زرقانی علی الموابب ۱۲۹:۱) نبی اکرم صلی الله تعالی علیه وسلم اپنی قبر میس زنده بیس اوراذان وا قامت کے ساتھ نماز

پڑھتے ہیں۔

ان حياة الانبياء ثابتة معلومة مستمرة ثابتة في الاستمرار ..... ان

تكون حياته اكمل و اتم من حيات سائر الانبياء.

بےشک حضرات انبیائے کرام ملیہم السلام کی حیاۃ معلومہ اور ثابت شدہ ہے اور بیشگی کے ساتھ ثابت ہے۔لہذا آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی حیات تمام انبیائے کرام سے اکمل واتم مونی جائے۔

حضرت شخ احمد بن دحلان مکی فرماتے ہیں:

وحياة الانبياء عليهم الصلوة والسلام في قبورهم ثابتة عند اهل سنة بادلة كثيرة..... وحديث ان الانبياء يحجون ويلبّون و كل هذه الاحاديث الصحيحة لا مطعن فيها فلا حاجة الى الاطالة بذكره.

(الدررالسنية في الرعلى الولمبية ص١٢٠١)

اور انبیائے کرام علیم الصلوۃ والسلام کا اپنی قبروں میں زندہ ہونا یہ اہل سنت کے نزدیک بہت سے دلائل سے ثابت ہے اور وہ حدیث کہ انبیائے کرام علیم السلام جج کرتے اور تلبیہ پڑھتے ہیں تو بیت احادیث مجے ہیں ان میں کسی تسم کا کوئی طعن نہیں ہے تو ان کے ذکر کوطول دینے کی حاجت نہیں ہے۔

مولا نااحدالله صاحب داجوی فاصل سہار نیورفر ماتے ہیں:

فانظر الى هذا الذائغ كيف الكرعن الحيواة للنبي صلى الله تعالىٰ عليه وسلم . فان النبي صلى الله تعالىٰ عليه وسلم حى يرزق .

(البصاركمنكرى التوسل بالل المقابرص ٩٩)

اس گمراه کود مکھے کہ نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی حیاۃ کا کس طرح انکار کررہا ہے۔ پس نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم زندہ ہیں اور رزق دیئے جاتے ہیں۔ یہی صاحب فرماتے ہیں:

وان كان المراد من ايراده نفى الحيوة البرزخية كما هو مذعوم الفتنة المنكرة فذالك باطل لان الاحاديث الصحيحة دالة على حياة الانبياء

عليهم الصلوة والسلام. (الممار: ١٦٢)

اوراگراس کی مراد اس ایراد سے حیات برذحیہ کا انکار ہے جیبا کہ اس منکر فرقہ (نجدیہ) کا زعم ہے تو یہ باطل ہے کیونکہ سے احادیث اس پردلالت کرتی ہیں کہ انبیائے کرام میہم الصلو قوالسلام زندہ ہیں۔

اورمزيد فرماتي بين: و المحساصل ان مسئلة المحيوة البرزخية للانبياء عليهم المصلوة والسلام مما تلقتها الامة بالقبول سلفا وخلفا او لاو آخراً والفرقة المنكرة تنكرها.

اورحاصل کلام بیرکہ برزخ میں انبیائے کرام علیہم السلام کی حیاۃ کا مسئلہ تو اس کوسلف و خلف اول وآخر ساری امت سے تلقی بالقبول کا درجہ مل چکا ہے۔ اور فرقہ ضالہ (نجدیہ) اس کا منکر ہے۔

ينخ مصطفىٰ ابويوسف الحمامي المصري الازهري تحريفر ماتے ہيں:

و يـزيـد بـصيـرتك في حياة الانبياء في قبورهم قوله صلى الله تعالى عليه وسلم الانبيآء احياء في قبورهم يصلون. رواه ابويعلى والبيهقى وهذا حديث لم يقتصر على حياته صلى الله تعالى عليه وسلم بل تعدى الى جميع الانبياء يـحـكم عليهم بانهم احياء في قبورهم يفعلون فعل الاحياء في الدنيا و عبو الصلوة ذات الركوع والسجود والقيام والقعود و ذكر الله تعالى و هي اعمال لو شك في حياة فاعلها لكان شاكا في حياة نفسه.

(غوث العباد بيان الرشاد ١٤١)

کرام اپی تبور میں زندہ ہیں اور تمام افعال بجالاتے ہیں جو کدونیا کی زندگی میں بجالاتے تھے اور وہ افعال ہیں بالاتے ہیں جو کدونیا کی زندگی میں بجالاتے تھے اور وہ افعال ہیں نمازرکوع و تجود اور قیام وقعود اور قر اُت کے ساتھ اور اللہ کا ذکر کرتے ہیں اور اگر کوئی شک کرنے والا ہے۔

حضرت المام عبد الغنى المقدى الحسنبلى صاحب "العمدة" فرمات إلى:
فأن ثبت هذا فاعلم أن الانبيآء احياء في قبورهم.

(بحواله بل الهدى والرشاد ١١٠/٣١)

جب بينابت بوگياتويقين ركه كه انبيائي كرام يليم السلام اني قيوريس زنده بين -امام محرين يوسف الصالحي الشامي فرماتے بين:

فقد تبين لك رحمك الله من الاحاديث السابقة النبي صلى الله تعالىٰ عليه وسلم و قد قال الله مبحانه و تعالىٰ في الشهداء (و لا تحسبن الذين قتلوا في سبيل الله امواتاً بل احيآء عندربهم يرزقون) و الانبياء اولى بذلك فهم اجل و اعظم و قل نبي الاوقد جمع مع النبوة و صف الشهادة فيدخلون في عموم لفظ الآية فثبت كونه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم حى في قبره بنص القرآن اما من عموم اللفظ وامامن مفهوم الموافقة.

(سبل الهدى والرشاد ٢٢:١٢)

الله تجم پردم فرمائے جب تیرے لیے سابقہ احادیث سے ظاہر ہو چکا کہ بی اکرم صلی الله تعالیٰ علیہ وسلم زندہ ہیں اور الله تبارک وتعالیٰ نے شہدا کے بارے میں ارشاد فر مایا کہ وہ لوگ جو الله کی راہ میں قبل کئے گئے ان کومر دہ گمان بھی نہ کرنا بلکہ وہ زندہ ہیں اور اپنے رب کے پاس رزق پاتے ہیں اور انبیائے کرام ان سے زیادہ حق دار ہیں اور اعظم واجل ہیں اور نبی کے ساتھ وصف شہادت بھی ملا ہوتا ہے تو وہ اس لفظ کی عومیت میں داخل ہیں تو ثابت ہوا کہ نبی اکرم سلی الله تعالیٰ علیہ وسلم بھی قرآن اپنی قبر میں زندہ ہیں یا تو عوم لفظ کی وجہ سے یا پھر مفہوم موافقت کی وجہ سے علیہ وسلم بھی قرآن اپنی قبر میں زندہ ہیں یا تو عوم لفظ کی وجہ سے یا پھر مفہوم موافقت کی وجہ سے علیہ وسلم بھی قرآن اپنی قبر میں زندہ ہیں یا تو عوم لفظ کی وجہ سے یا پھر مفہوم موافقت کی وجہ سے ۔

حضرت امام علامه زام كوثرى مصرى حفى فرمات بين: والانبياء احياء في قبورهم (محقق التقول في مسئلة التوميل). (القالات الكوثرى ٣٨٧)

و اعلم ان حرمة النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم بعد موته و توقيره و تعظيمه بعد وفاته لازم على كل مسلم كما كان حال حياته لانه الأن حى يرزق في علو درجاته و رفعة حالاته. (المتقد المعتقد مع تعليقات المعتمد ص ١٣٩٥)

اور جان تو کہ نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی عزت انتقال کے بعد اور ان کی تو قیر و تعظیم وفات کے بعد ہرمسلمان پر لا زم وضروری ہے جیسا کہ ظاہری حیات میں تھا کیونکہ وہ اب بھی زندہ ہیں اور اپنے در جات کی بلندیوں اور حالات کی رفعتوں میں رزق دیئے جاتے ہیں۔
امام ابوعبد اللہ بن احمد القرطبی ا ۲۲ ھفر ماتے ہیں:

ان الموت ليس بعدم محض و انما هو انتقال من حال الى حال و يدل على ذلك ان الشهداء بعدقتلهم و موتهم احياء عند ربهم يرزقون فرحين مستبشرين و هذه صفة الاحياء في المدنيا واذا كان هذا في الشهداء كان الانبياء بذلك احق و اولى مع انه قدصح عن النبي صلى الله تعالىٰ عليه وسلم ان الارض لا تاكل اجساد الانبيآء .... وقد اخبرنا النبي صلى الله تعالىٰ عليه عليه وسلم يقتضى ان الله تبارك و تعالىٰ يرد عليه روحه حتى يرد السلام عليه وسلم عليه الى غير ذلك مما يحصل من جملة القطع بان موت على كل من يسلم عليه الى غير ذلك مما يحصل من جملة القطع بان موت الانبياء انما هو راجع الى ان غيبوا عنابحيث لاندركهم و ان كانوا موجودين احياء و لا يراهم احد. احياء و ذلك كا لحال في الملائكة فانهم موجودين احياء و لا يراهم احد.

موت عدم محض کانام نہیں بلکہ یہ تو ایک حال ہے دوسر ہے حال میں شقل ہوتا ہے۔ اور
اس پر یہ امر دلالت کرتا ہے کہ شہدا قبل ہونے اور فوت ہونے کے بعدا پنے رب کے پاس زندہ
ہیں، روزی دیئے جاتے ہیں اور یہ صفت دنیا میں زندوں کی ہے اور جب یہ بات شہداء کے لئے
ثابت ہے تو پھر انہیا ہے کرام تو ان سے زیادہ تن رکھتے ہیں اور وہ اڈلی ہیں کہ وہ زندہ ہوں۔ اس
عرساتھ یہ بھی ہے کہ نبی اگرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے جے سند کے ساتھ مروی ہے کہ حضرات
انہیائے کرام کے جسموں کوز میں نہیں کھاتی اور نبی اگرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے ہم کو خبر دی ہے
جوکہ اس کی مقتضی ہے کہ اللہ جل بحدہ الکریم نے آپ کی روح کو آپ کی طرف لوٹا دیا ہے جتی کہ
ہوا کہ انہیائے کرام کی موت صرف میر ہے کہ وہ ہم سے غائب ہیں ہم ادراک نہیں کر سکتے اگر چہ
ہوا کہ انہیائے کرام کی موت صرف میر ہے کہ وہ ہم سے غائب ہیں کہ وہ بھی زندہ ہیں اور موجود ہیں
وہ موجود ہیں اور زندہ ہیں آور وہ اس میں فرشتوں کے مثل ہیں کہ وہ بھی زندہ ہیں اور موجود ہیں
لیکن کوئی بھی ان کود کھتانہیں ہے۔

سید عمر بن سعید فونی کردی طوری نقل فر ماتے ہیں:

و ذلك لانه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم وسائر الانبياء احياء ردت اليهم ارواحهم بعدما قبضوا. (رماح تزب الرجيم على تحور تزب الرجيم على الديم ا

اور بیاس لئے ہے کیونکہ آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اور دیگر انبیائے کرام زندہ ہیں اور ان کی ارداح قبض کرنے کے بعدان کی طرف لوٹادی گئی ہیں۔

ان کی ارداح قبض کرنے کے بعدان کی طرف لوٹادی گئی ہیں۔

یہی حضرت عمر بن سعید صاحب نقل کرتے ہیں:

فحصل من مجموع هذه النقول و الاحاديث ان النبي صلى الله تعالىٰ عليه وسلم حى بجسده.

ان تمام نقول اور احادیث سے حاصل ہوا کہ نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم اپنے مبارک جسم کے ساتھ زندہ ہیں۔

امام ابومنصور عبدالقامر بن طاهر بغدادی فرماتے ہیں:

قال المتكلمون المحققون من اصحابنا ان نبينا صلى الله تعالى عليه وسلم حى بعد وفاته و انه يسر بطاعات امته و يحزن بمعاصى العصاة منهم و انه تبلغه صلاة من يصلى عليه من امته و قال ان الانبيآء لا يبلون و لا تاكل الارض منهم شيئا. (قاوى مبرالقام و بحواله الحاوى للفتاوى ٢٦٣/٢/١٢٩/٢)

جارے اصحاب (شوافع) میں سے محققین متکلمین نے کہا کہ ہمارے نی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم وفات کے بعد زندہ ہیں اور امت کے نیک لوگوں کے صالح اعمال پرخوش ہوتے اور کنہ گاروں کے گنا ہوں پڑمگین ہوتے ہیں اور جوکوئی بھی صلوۃ پڑھے وہ آپ کو پہنچائی جاتی ہے اور کہا کہ بینک انبیاء کے اجسام نہ تو بوسیدہ ہوتے ہیں اور نہی زمین ان کو کھاتی ہے۔

و اذا صبح لناهذا الاصل قلنا نبينا صلى الله تعالىٰ عليه وسلم قد صارحيا بعد وفاته و هو على نبوته. (على الهدى والرشادللثامي ٣٥٥:١٢)

جب ہمارے نزدیک بیاصل سیح ہے تو ہم کہتے ہیں کہ ہمارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم وفات کے بعد زندہ ہیں اور اپنی نبوت پر قائم ہیں۔

منتخ سيرى عفيف الدين يأفى فرمات بيل: الاولياء تسرد عليهم احوال يشاهدون فيها ملكوت السموات والارض وينظرون الانبيآء احياء غير اموات كما نظر النبى صلى الله تعالى عليه وسلم الى موسى عليه السلام فى قبره و قد تقرر ان ما جاذللانبياء معجزة جاز للاوليآء كرامة.

(الروض الریاصین ۲۲۳ مطبوع قبرص و بل الهدی والرشادللشا می ۱۱ (۲۵ والفظله)

اولیائے کرام پران کے احوال پیش کئے جاتے ہیں اور وہ ملکوت آسان وزمین میں جو
کچھ ہے اس کو ملاحظ فرماتے ہیں اور حضرات انبیاء کوزندہ و کیھتے ہیں وہ مردہ نہیں ہیں جیسا کہ نبی
اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے حضرت مولی علیہ السلام کو ان کی قبر میں و یکھا اور یہ طے شدہ بات
ہے کہ جو انبیاء کے لئے بطور مجزہ جائز ہے وہ اولیاء کے لئے بطور کرامت جائز ہے۔

## حضرت علامه جمال الدين محمود بن جمله فرمات بين:

نبينا صلى الله تعالىٰ عليه وسلم احياه الله تعالىٰ بعد موته حياة تامة و استمرت تلك الحيلة الى الآن وهى مستمرة الى يوم القيامة و ليس هذا خاصاً به صلى الله تعالىٰ عليه وسلم بل يشاركه الانبيآء صلوات الله و سلامه عليهم اجمعين.

("بل الهدى والرثاد ٢١٠/١٢٠)

ہمارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کو وفات کے بعد اللہ تبارک و تعالی نے زندہ فرمادیا ہوار آپ کی بیر حیات ممل اور ہمیشہ اب تک قائم ہا ور قیامت تک قائم رہے گی اور بیصرف آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے ساتھ خاص نہیں ہے بلکہ دیگر تمام انبیائے کرام علیہم الصلاة والسلام اس میں آپ کے شریک ہیں۔ والسلام اس میں آپ کے شریک ہیں۔ امام بارزی نے فرمایا:

و سئل البارزي عن النبي صلى الله تعالىٰ عليه وسلم هل هو حي بعد وفاته؟ فاجاب انه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم حي . (الحاوى للفتاولُ ١٣٩:٢)

امام بارزی سے سوال ہوا کہ کیا نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم وفات کے بعد زندہ میں؟ توانہوں نے جواب دیا کہ ہاں آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم زندہ ہیں۔ حضرت شاہ احمد دہلوی ثم مدنی نقشبندی قل فرماتے ہیں:

وقد اتفق العلماء على انه عليه السلام حى في قبره الشريف يعلم بزائره. (تحقيق الحق المبين في اجوبة مسائل البعين ص مهم)

اور تحقیق علائے کرام اس پر متفق ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنی قبر منور میں زندہ ہیں اور زائر کو جانتے ہیں۔

حضرت علامه حسن بن عمار بن على شرنبلا لى حفى تحرير أت بين:

و لما هو مقرر عند المحققين انه صلى الله تعالى عليه وسلم حى يرزق متمتع بجميع الملاذ والعبادات غير انه حجب عن ابصار القاصرين عن

(نورالا بيناح ١٨٩ مكتبه الداديرملتان)

شريف المقامات.

اور حققین کے نزدیک بیہ طے شدہ ہے کہ آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم زندہ ہیں اور آپ کو رزق دیا جا تا ہے اور آپ عبادات سے لذت اٹھاتے ہیں ہاں یہ بات ہے کہ وہ ان آنکھوں سے پردے میں ہیں جوان مقدس مقامات تک پہنچنے سے قاصر ہیں۔ حضرت صدر الشریعہ مولا ناامجر علی فرماتے ہیں:

"انبیائے کرام ملیہم السلام اپنی اپنی قبروں میں اسی طرح بحیات حقیقی زندہ ہیں جیسے دنیا میں تھے، کھاتے پیتے ہیں، جہاں چاہیں آتے جاتے ہیں تحقیق وعدہ الہید کے لئے ایک آن کو ان پرموت طاری ہوئی پھر بدستورزندہ ہیں۔ (بہارشریعت ۱:۱۱)

حضرت عكيم الامت مولا نامفتى احمه يارخال لكصترين:

" بيركه حضور صلى الله تعالى عليه وسكم بميشه اپني حيات پر بين اورسب كادرود وسلام سنتے

ہیں،جواب دیتے ہیں'

(تفير نورالعرفان حاشيه كنزالا يمان سورة احزاب)

حضرت سلطان العارفين با ہوفر ماتے ہيں:

"اور یا در ہے کہ جو تحض انبیائے کرام علیہم السلام کومردہ جانے اس کا ایمان سلب ہو جانے کا خوف ہے'۔ (عین الفقرص ۸۲، ناشر اللّٰدوالے لا ہور)

آپ مزید فرماتے ہیں:

"جوٹا ہے کیونکہ جو حیات نبوی کو حیات نہیں مانتا بلکہ ممات کہتا ہے وہ شخص دین میں ست اور جموٹا ہے کیونکہ جو حیات نبی کا قائل نہیں وہ بے دین اور بے یقین ہے۔ جو بے یقین ہے وہ منافق ہے اور شیطان تعین کا تابع ہے۔"

(مفتاح العارفين ص ٢٩، از قبله سلطان باهو)

ولی کامل قطب وقت حضرت میال محمر بخش عارف کھٹری شریف فر ماتے ہیں:

دیئے جواب سلام بمیشددائم زعرہ ہویا

اے منکر کیوں سمجھیں ناہیں ہے دل تیرامویا
امت نوں اعلام پچائے ایس حدیث نی دی

ہوئی ثبوت حیاتی وائم لیند سے نبر سمجی دی
جدوں سلام ہمیشہ جھلد اواجب چائن زندہ
صحت کامل لازم ہوئی زندہ ہے پائندہ

(بدایت المسلمین للمیاں محر بخش ص ۱۵)

ایک اور مقام پرارشاد فرماتے ہیں:

اوہ محبوب قبول میرے درجوچاہے ہیں دیندار

امت كارن وچ قبرد استغفار كريندا

اوەزندە پائندە بىيھاا ئى وچ قبردے

بخشش بہت اونان جمیر سے جازیارت کردے ریا

(مرایت اسلمین ص۲۶)

حضرت شيخ احمد رحمة الله عليه فرمات بين:

زنده در قبراست بهرامت اوستغفرت. (نجوم الشهابيد جوم الو بإبيص ۴۵)

آپ سلی الله تعالی علیه وسلم قبر می زنده بین اورامت کے لئے استغفار فرماتے ہیں۔ حضرت شیخ عبدالقادر کی حنبلی ۹۸۲ ھفر ماتے ہیں:

انه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم حى كسائر الانبياء في قبره يراه ويسلم على الموت و منه عدم رفع الصوت بحضرته. فانه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم يسمعه وان سرو يراه و ان بعد.

(حسن التوسل آواب زيارة افضل الرسل ص١٠٢،١٠١)

آپ صلی الله تعالی علیه وسلم تمام انبیائے کرام کی طرح اپنی قبر میں زندہ ہیں اور دیکھ

رہے ہیں اور آپ کا اس طرح احر ام واجب ہے جو کہ آپ کی ظاہری حیات میں تھا۔ اور اس ادب میں سے ہے کہ آپ کی بارگاہ میں آواز پست رکھے کیونکہ آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اس کی بات من رہے ہیں اگر چہ وہ آ ہتہ ہی کیوں نہ بولے اور اس کو دیکھ رہے ہیں اگر چہ وہ دور ہی کیوں نہ ہو۔

اس عبارت مین "فانه صلی الله تعالیٰ علیه و مسلم یسمعه و ان مسر ویراه و ان بعد". کالفاظ قابل توجه بین آپ سلی الله تعالیٰ علیه و سلم سنتے بین اگر چه کوئی شخص کتنای آبته کیون نه بولے اور آپ سلی الله تعالیٰ علیه وسلم و یکھتے بین ، امتوں کو ملاحظه فرماتے بین چاہے وہ کتنی ہی دور کیون نه بول یعنی نگاہ مصطفیٰ صلی الله تعالیٰ علیه وسلم کے سامنے دور نزد یک کا کوئی فرق نہیں۔فاخم

حضرت امام تقى الدين بكى تحريفر مات بين:

فهذه نبذة من الاحاديث الصحيحة الدالة على حياة الانبيآء والكتاب العزيز يدل عليه ذلك ايضاً. قال تعالى ولا تحسبن الذين الآية و اذا ثبت ذلك في الشهداء ثبت في حق النبي صلى الله تعالى عليه وسلم.

(شفاء الرقام ١٨٧)

پس میچے احادیث کا مجموعہ حیاۃ الانبیاء پر دلالت کرتا ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے ... ادراللہ کی راہ میں قبل ہونے والوں کومردہ گمان بھی نہ کرو۔ جب بیشہید کے لئے ثابت ہے ۔۔۔ تو نبی اکرم سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے لئے گئ وجوہ سے بیٹا بت ہے۔
امام اہل سنت مجدد دین و ملت سیدنا وا مامنا شاہ احمد رضا خال بریلوٰ کی فرماتے ہیں :

فانهم صلوات الله تعالى و سلامه عليهم طيبون طاهرون احياء و اموات ابل لاموت لهم الا انيا تصديقا للوعد ثم هم احياء ابداً بحياة دنياوية روحانية جسمانية كما هو معتقد اهل السنة و الجماعة و لذا لا يورثون و يمتنع تزوج نسائهم صلوات الله تعالى و سلامه عليهم بخلاف الشهداء الذين

نص الكتاب العزيز أنهم احياء و نهى أن يقال لهم اموات.

(العطابيالنوية في الفتاوي الرضوية ١٣ ١٨، ٢٠٠٨ طبع جديد)

حضرت انبیائے کرام میہم صلوات اللہ تعالی وسلامیہم ۔ حیات وممات ہر حالت میں طاہر وطیب ہیں بلکہ ان کے لئے موت محض تصدیق اور وعدہ الہیہ کے بموجب ایک آن کے لئے آق کے لئے موت محض تصدیق وجسمانی کے ساتھ زندہ ہوجاتے ہیں آتی ہے پھر وہ ہمیشہ کے لئے حیات حقیق دنیاوی روحانی وجسمانی کے ساتھ زندہ ہوجاتے ہیں جیسا کہ اہل سنت و جماعت کاعقیدہ ہاتی لئے ان کا کوئی وارث نہیں ہوتا۔ اور ان کی عور توں سے کسی کا نکاح کرنامنع ہے بخلاف شہداء کے جن کے بارے میں قرآن مجید نے صراحت فرمائی ہے کہ وہ زندہ ہیں اور انہیں مردہ کہنے سے منع فرمایا ہے (گران کی میراث تقسیم ہوگی اور ان کی عور توں سے نکاح ثانی کرنا جائز ہے)

اوردوسری جگهارشاف فرماتے ہیں:

" رسول الله تعالی علیه وسلم اورتمام انبیائے کرام حیات حقیقی دنیاوی وروحانی و جسمانی سے زندہ ہیں اپنے مزارات طیبہ میں نمازیں پڑھتے ہیں، روزی دیئے جاتے ہیں، جہاں چاہیں تشریف لے جاتے ہیں، زمین وآسمان کی سلطنت میں تصرف فرماتے ہیں۔

وا بین تشریف لے جاتے ہیں، زمین وآسمان کی سلطنت میں تصرف فرماتے ہیں۔

(فاوی رضوبیہ: ۵۲ اطبع قدیم)

حضرت امام نجم الدین عیظی (استاذ شاہ ولی اللہ) فرماتے ہیں:

بانهم كالشهداء بل افضل منهم احياء في قبورهم فيصلون و يحجون كما ورد في الحديث الآخر.

بے شک وہ (انبیائے کرام) شہدا کی طرح ہیں بلکہ ان سے بہت افضل ہیں اپنی قبروں میں نمازیں پڑھتے ہیں اور جج کرتے ہیں جیسا کہ دوسری حدیث میں وار دہے۔ ابن تیمیہ نے لکھا:

والانبياء احياء في قبورهم و قد يصلون

(مخضرالفتاوي المصريدلابن تيميه ١٤٠)

اورانبیائے کرام اپی قبروں میں زندہ ہیں اور نماز پڑھتے ہیں۔ شیخ حسن العدوی المصری مالکی م۲۰۰۳ ھزماتے ہیں:

و لا شك ان حياة الانبياء عليهم الصلوة والسلام ثابتة معلومة مشتهرة و نبينا افضلهم و قال: واذا كان كذلك فينبغى ان تكون حياته صلى الله تعالى عليه وسلم اكمل و اتم. (مثارق الانوار بحواله ثوام الحقص ١٠)

اور بلا شک حیات انبیائے کرام علیہم الصلو ۃ والسلام ٹابت ومعلوم اور مشہور ہے اور ہمارے آ قاصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ان سب انبیاء سے افضل ہیں جب ایسا ہے تو پھر آ ہے سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی حیات بھی اکمل واتم ہے۔

حضرت علامه ام محرشوبری مصری الشافعی فرماتے ہیں:

اما الانبياء عليهم الصلاة والسلام فلا نهم احياء في قبورهم يصلون و يحجون كما وردت به الاخبار و تكون الاغاثة منهم معجزة لهم.

(شوابدالحق في الاستغاثة بسيد الخلق ص١١٨)

اورانبیائے کرام علیہم الصلاۃ والسلام اپنی قبور میں زندہ ہیں اور نمازیں پڑھتے ہیں اور جج کرتے ہیں اور جج کرتے ہیں اور جج کرتے ہیں اور جے اوران کا مدفر ماناان کامبخزہ ہے۔ حضرت علامہ شہاب الدین خفاجی فر ماتے ہیں:

قد حرم الله جسده على الارض و حياته في قبره كساتر الانبياء عليهم السلام.

تحقیق الله تعالی نے آپ کے جسد اقدس کوز مین پرحرام کردیا ہے اور آپ سلی الله تعالی علیہ وسلم کوقبر مبارکہ میں دیگر انبیائے کرام کی طرح حیات حاصل ہے۔

مزير فرماتين وفيه دليل على انه صلى الله تعالى عليه وسلم حى حيلة مستمرة وقد ثبت بالاحاديث الصحيحة انه صلى الله تعالى عليه وسلم وسائر الانبياء احياء حياة حقيقية.

(سيم الرياض ١٩٩٠٣)

اوراس میں دلیل ہے کہ آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم زندہ ہیں اور آپ کی حیات ہیں گی دیات ہیں والی ہے اور اصادیث صحیحہ سے ثابت ہے کہ آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم اور دیگر انبیائے کرام حقیقی حیات کے ساتھ زندہ ہیں۔

آپ مريد فرماتين الانه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم حى فى قبره يسمع دعازائره و من جاء عظيما لرجاء شفاعته له لا شك فى انه يتوجه اليه بقلبه و قالبه.

علامه صاوى المالكي فرمات بين:

مثل الشهداء الانبياء بل حياة الانبياء اجل واعلىٰ.

(تفسير الصاوى على الجلالين ١٦٨١)

شہداء کی مثل انبیاء کیم السطال قر والسلام ہیں بلکہ انبیاء کی حیات زیادہ عزت وجلال والی اور بلند ترہے۔

حضرت شاه ولی الله ، حدث د بلوی فر ماتے ہیں:

ان الانبياء لا يموتون وانهم يصلون ويججون في قبورهم . (فيوض الحرمين ١٠٠٠مترجم ص ٣١)

حضرت شيخ شهاب الدين رملي فرمات بين:

اما الانبياء فانهم احياء في قبورهم يصلون ويحجون كما وردت به الاخبار.

اور بہر حال انبیائے کرام تو وہ اپنی قبور میں زندہ ہیں اور نمازیں پڑھتے ہیں اور جج کرتے ہیں جیسا کہ احادیث میں وارد ہواہے۔ حضرت علامه احمعلی سهار نپوری فرماتے ہیں:

والاحسن ان يقال ان حياته صلى الله تعالى عليه وسلم لا يتعقبها بل يستمر حياته و الانبياء احياء في قبورهم . (طاشيم بخارى ا: ١٥٥)

اور بہتریہ ہے کہ بول کہا جائے آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی حیات کوموت نہیں پاسکتی بلکہ آپ ہمیشہ کے لئے زندہ ہیں اور دیگر انبیائے کرام بھی اپنی قبروں میں زندہ ہیں۔ حضرت علامہ اقبال شاعر مشرق فرماتے ہیں:

''میراعقیدہ ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم زندہ ہیں اوراس زمانے کے لوگ بھی ان کی صحبت سے اسی طرح مستفیض ہو سکتے ہیں جس طرح صحابہ کرام ہوا کرتے تھے۔لیکن اس زمانے میں تو اس فتم کے عقائد کا اظہار بھی اکثر دماغوں پرنا گوار ہوگا۔اس واسطے خاموش رہتا ہوں''۔

(بحوالہ فتر اک رسول صے)

حضرت امام ابوالقاسم عبد الكريم بن بوازن قشرى م ٢٥ م هفر ماتے بين: لان عندنا رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم حى يحس و يعلم و تعرض عليه اعمال الامة و يبلغ الصلوة والسلام عليه على مابينا.

(شكلية الل النة في (مسائل القشير بيص ٢٤)

ہمارے(اہل سنت) کے نزدیک نبی اگرم صلی اللہ علیہ سلم زندہ ہیں آپ کوجس اور علم حاصل ہے اور آپ پر امت کے اعمال پیش کئے جاتے ہیں جیسا کہ ہم بیان کر چکے کہ آپ کو امت کا درودوسلام پہنچایا جاتا ہے۔

دوسری جگهارشادفرماتے ہیں:

فاذا ثبت ان نبينا صلى الله تعالىٰ عليه وسلم حى فالحى لا بد ان يكون عالما او جاهلا و لا يجوز ان يكون النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم جاهلا. (ايناً)

جب بيثابت موكيا كم مارے ني صلى الله تعالى عليه وسلم زنده بي تو زنده يا تو عالم موكايا

جابل اوربه جائز نبیں کہ نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم جابل ہوں۔

اس عبارت میں حضرت امام قشیری رحمة الله علیه کاعقیدہ ظاہر ہوا اور الحمد للله بیعقیدہ تمام اہل سنت کا ہے کہ آپ صلی الله تعالی علیه وسلم زندہ ہیں اور امت کے حالات و واقعات سے واقف اور عالم ہیں جو آپ صلی الله علیه وسلم کو جاہل کے (جیسا کہ آج کل کے خبری وغیرہ کہتے ہیں) وہ خود جاہل و گراہ اور برعتی ہے۔

ایک اور جگه فرماتے ہیں:

و عندهم محمد صلى الله تعالى عليه وسلم حى فى قبره. (ايضا) اوراشاء وكزد كي حضرت محملى الله تعالى عليه وسلم الني قبراقد سيس زعه بيل - حضرت ملاً على قارى فرمات بيل:

اي لانه حي يرزق في علو درجاته ورفعة حالته.

(شرح شفا۳۹۲:۳۹ حاشيه الرياض طبع بيروت ۲۰۲)

لیمنی کیونکه آپ سلی الله تعالی علیه وسلم زنده بین ان کورزق دیا جا تا ہے۔ بلند درجوں میں اور عظیم بلند حالت میں۔

علامه ابن القيم تحريفر ماتے ہيں:

قال ابو عبد الله وقال شيخنا احمد بن عمرز: الذي يزيح هذا الاشكال ان شاء الله تعالى: ان الموت ليس بعدم محض و انما هو انتقال من حال الى حال و يدل على ذلك ان الشهداء بعد قتلهم و موتهم احياء عند ربهم يرزقون فرحين مستبشرين وهذه صفة الاحياء في الدنيا واذا كان هذا في الشهدآء كان الانبيآء اولى به .. وقد اخبر به بانه ما من مسلم يسلم على الارد الله عليه روحه حتى يرد عليه السلام . الى غير ذلك مما يحصل من جملته القطع ان موت الانبياء انما هو راجع الى ان غيبوا عنا بحيث لا ندركهم و ان كانوا موجودين احياء و ذلك كالحال في الملائكة فانهم احياء

(كتاب الروح ص ٥٨،٥٤)

موجودين و لا نراهم.

توزنده بواللدتوزنده بواللد

میری چینم عالم سے جیب جانے والے

علامه ابن القيم و هابيه كنزديك بهت معتر اور منكم عالم بين ديكهين وه كسطر ح حياة الانبياء كا ثبات كساته ساته ان كه حاضر وموجود موني كي تقريح بهى فرمار بين بين مافهم و تدبر.

حضرت شخ تاج الدين فاكهاني مالكي فرماتي بين:

يو خذ من هذا الحديث ان رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم حى على الدوام.
(الحاوى للفتاوى ١٥١:٢٥)

اس حدیث شریف سے بیا خذہوتا ہے کہ رسول الله صلی الله تعالی علیہ وسلم ہمیشہ کے

لئے زندہ ہیں۔

قاضي ابوبكر بن عربي مالكي:

و لا يسمتنع رؤيه ذاته الشريفة بجسده و روحة وذلك لانه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم وسائر الانبيآء احياء ردت عليهم ارواحهم بعد ما قبضوا.
(الحاوى للفتاوى ٣٢٣:٣٣)

اور آپ کی ذات شریفہ کی زیارت روح اور جسد اقدس سمیت متنع نہیں ہے کیونکہ آپ ملی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اور دیگرتمام انبیائے کرام علیم السلام زندہ ہیں اور ان کی ارواح قبض کرنے کے بعد واپس ان کی طرف لوٹادی گئی ہیں۔

حضرت الشيخ علامه بوسف الدجوي مصرى فرماتے ہيں:

ان الانبياء وكثيرا من صالحيى المسلمين الذين ليسوا بشهداء كاكابر الصحابة افضل من الشهداء بلاشك، فاذا ثبتت الحياة للشهداء فثبوتها لمن هو افضل منهم اولى على ان حياة الانبياء مصرح بها في الاحاديث الصحيحة.

(مقالات العلامة الدجوى في الردعلى التيميين بحواله التوسل بالنبي و بالصالحين ٢٧٧ للعلامة ابي حامد بن مرز وق مصري مطبوعة تركي ١٩٨٢ء)

بے شک انبیائے کرام اور بہت سارے صالحین مسلمان جو کہ شہیدوں میں سے ہیں جے کہ اکا برصحابہ کرام ہیں جب شہداء کے لئے حیات ثابت ہے تو جوان سے افضل ہیں ان کے لئے تو بدرجہ اولی حیات ثابت ہونی جا ہے اور پھر حیات انبیاء میں تو صراحت کے ساتھ سے اور پھر حیات انبیاء میں تو صراحت کے ساتھ سے اوادیث مردی ہیں۔

حضرت علامه الي حامد بن مرزوق فرماتے ہيں:

واما حياة الانبيآء فاعلى واكمل واتم من الجميع لانها للروح والبحسم على الدوام على ماكان في الدنياعلى ما تقدم عن جماعة من العلمآء.
(التوسل بالنبي وبالصالحين ص٢١٣)

اور حیاۃ الانبیاء تو وہ سب (شہداء اولیا وسلمین) سے اعلیٰ اورا کمل ہے کیونکہ ان کی روح وجسد ہمیشہ اسی طرح ہے جیسے کہ دنیا میں تھا جیسا کہ علاء کی ایک جماعت کا موقف پہلے گذر چکا ہے۔

حضرت علامه بیل آفندی زجاوی فرماتے ہیں:

على انهم احياء في قبورهم.

(الفجرالصادق في الردعلي مكرى التوسل والكرامات والخوارق ص ١١ تركى ١٩٥٧ء)

که حضرات انبیائے کرام اپنی قبور میں زندہ ہیں۔

حضرت محمد احمد الشوبرى الشافعي فرمات بين:

و كرامات الاولياء لا تنقطع بموتهم اما الانبياء فلانهم احياء في قبورهم يصلون و يحجون كما وردت به الاخبار وتكون الاغاثة منهم معجزة لهم والشهداء احياء عند ربهم ايضاً.

(فتونی کرامات اولیاء صفی الشیخ الشویری ملی الدر راسیة مطبوعة ترکی ۱۹۸۱ نقل عند الشیخ النها نی الثوابیس ۱۱۸ اور اولیاء کی کرامات ان کی موت کے ساتھ منقطع نہیں ہوتی اور بہر حال انبیائے کرام تو وہ اپنی قبور میں زندہ ہیں نمازیں پڑھتے ہیں اور جج کرتے ہیں جیسیا کہ احادیث اس سلسلہ میں وارد ہیں اور ان کے سامنے استفایہ پیش کرنا ان کامجز ہے اور شہدا بھی اپ رب کے پاس زندہ ہیں۔

شیخ احمد بن شهاب الدین محمد اسجاعی شافعی م ۱۹۵ فرماتے ہیں:
و هم علیهم الصلاة والسلام احیاء فی قبور هم بلا خلاف
(رسالة فی اثبات کرامات الاولیاء ص کے شیخ السجاعی مطبوعة ترکی ۱۹۱ مجتق الدر رالسدیة)
اور حضرات انبیائے کرام علیہم السلام اپنی قبروں میں زندہ ہیں اور اس میں کسی مسلمان
کواختلاف نہیں ہے۔

سيد حن الامين مصرى لكهة بي:

بانا متفقون على انه صلى الله تعالى عليه وسلم حيى في قبره يعلم (كثف الارتياب في اتباع محمد بن عبد الوباب ص ٢٦١)

ہم اس برمتفق ہیں کہ آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم اپنی قبر منور میں زعرہ ہیں اور زائرین کو

جانتے ہیں۔

سيمحن الامين مزيد فرماتے ہيں:

و دلت الآيات و الاخبار على حياتهم بعد الموت. (اليناص ٢٣٨)

آیات وا حادیث انبیائے کرام کے وصال کے بعدان کی حیات پر دلالت کرتی ہیں۔ حضرت سیدیشنخ عبدالقادر جیلانی غوث اعظم فرماتے ہیں:

الانبياء والاولياء يصلون في قبورهم كما يصلون في بيوتهم.

(سرالاسرارفيما يحمّاج اليهالا برارص ١٠١)

انبیاء دادلیاء اپی قبرول میں ای طرح نماز بڑھتے ہیں جیسا کہ اپنے کمروں میں۔ الشیخ عبد الکریم محمد مدرس بخدادی فرماتے ہیں:

فقد ثبت ان الانبياء احياء في قبورهم و ان الارض لا تاكل اجسادهم.

(نورالاسلام من ارادالفوز بالمرام ص٧٢٦مطبوعة ركى)

متحقیق سے بیٹابت ہے کہ حضرات انبیائے کرام علیہم الصلوق والسلام اپی قبور میں زندہ میں اور زمین ان کے اجسام طاہرہ کونہیں کھاسکتی۔

مولا ناابوميونه كرالوى فرمات بين:

و بـعيـلة الانبياء اجـزم في القبـر لهـم تـصرف الى يوم الحشر في خبرالمعراج والاسراء لقاء النبي بموسى وبالانبيآء .

(التحزيرالابداع من تحير الابتداع مس المحل ببل النحاة تركى ١٩٨٩ء) اورحياة الانبياء في القبرية مرور ثابت باوران كوقيامت تك تصرف حاصل بادر

معراج واسراء کی حدیث میں حضرت موی اور انبیائے کرام کی ملاقات کا ذکرای پر دلالت کرتا ہے۔

مولا ناسعیدالرحمٰن تیرابی فرماتے ہیں:

يـ جـوز التوسل بالنبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم كذلك يجوز بقبر النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم بميت في الحقيقة بل هو حيى يرزق.

(الحبل المتين في اتباع السلف الصالحين ١٥ اطبع استنبول، ١٩٨٧ء) جس طرح نبي اكرم صلى الله تعالى عليه وسلم سے توسل جائز ہے اس طرح آپ كى قبر منور سے بھی جائز ہے مگر نبی اكرم صلى الله تعالى عليه وسلم حقیقت میں مردہ نہیں ہیں بلكه زندہ ہیں اور دزق یاتے ہیں۔

حضرت علامه فضل الله شهاب الدین ابوعبدالله توریشتی م ۲۲۱ هفر ماتے میں: وازاں جمله آنست که بداند که زمین جمدور انخور دو بوسیده نه شدوچوں زمین از وے شکافته شود جمد وے بحال خود باشد وحشر وی ودیگر انبیاء چنیں باشد حدیث درست است که

(ان الله حرم على الارض ان تاكل اجساد الانبياء والأنبياء احيآء فى قبورهم ينصلون) اول بمم على الله برخيز داز قبرمبارك يغير مانچه يادكرده شددانستن آل مهم تا تعظيم وتو قيررسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم كرح تعالى بر مافرض كرده است ـ

(المعتمد في المعتقد ص ١٨ الطبع استنبول ١٩٩١ء)

تعالی علیہ وسلم آٹھیں مے۔اس کو یاد کرلواور جان لو کہ یہ بہت اہم چیز ہے اور کیونکہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تعظیم وتو قیراللہ جان مجدہ نے ہم پر فرض فر مادی ہے۔ حضرت علامہ آلوسی بغدادی ارشاوفر ماتے ہیں:

والاخبار المذكورة بعد فيما مبق المراد منها كلها اثبات الحياة في القبر بضرب من التاويل و المراد بتلك الحياة نوع من الحياة غير معقول لنا وهي فوق حياة الشهداء بكثير وحياة نبينا صلى الله تعالىٰ عليه وسلم اكمل و اتم من حياة ما ترهم عليهم السلام. (روح المعانى ياره نبر ٣٨:١٢،٢٢)

اوربیتمام احادیث فذکورہ اور جو کچھ گذرااس تمام سے انبیائے کرام علیہم السلام کی حیاۃ فی القبر کا اثبات ہوتا ہے اور اس سے حیات کی ایک الی قتم مراد جو کہ ہماری سمجھ سے بالا تر ہے اور بیشر نہدا کی حیات سے بلند و بالا ہے اور پھر نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی حیات تو تمام انبیائے کرام علیہم السلام سے بھی اکمل واتم ہے۔

حضرت علامه بدرالدین عینی فرماتے ہیں:

و قبال البداؤدي اي لايموت في قبره موته اخر كما قيل في الكافر و-المنافق به ان ترد اليه روحه ثم قبض.

(عمدة القاری شرح البخاری ۱۸:۲۵ کتاب المغازی) اورامام داؤدی نے فرمایا کہ نبی اکرم سلی اله علیہ وسلم کے لئے قبر میں دوسری موت نہیں ہے جبیبا کہ کا فراور منافق کے حق میں کہا گیا ہے کہ ان کوروح لوٹا کر پھر قبض کر کی جاتی ہے۔ آپ مزید فرماتے ہیں:

و اراد الموتين في الدنيا و الموت في القبر وهي الموتتان المعروفتان المشهور تان فلذلك ذكرهما بالتعريف هما الموتتان الواقعتان لكل احد غير الانبياء عليهم الصلاة والسلام فانهم لا يموتون في قبورهم بل هم احياء. (عمرة القارى شرح ميح النخارى ١٤١١ ١٥٨ باب فضائل صديق اكبر)

اور دوموتوں سے مراد ہے کہ ایک اس دنیا میں موت اور دوسری قبر میں اور بید دونوں موتیں معروف ومشہور ہیں اور بید دونوں موتیں سوائے انبیائے کرام میہم السلام کے سب کے لئے تابت ہیں اور انبیائے کرام کے لئے وہ موت نہیں ہے بلکہ دوا پی قبور میں زندہ ہیں۔ حضرت امام تاج الدین بی الشافعی فرماتے ہیں:

و من عقائدنا ان الانبيآء عليهم السلام احياء في قبورهم فاين الموت (و عند هم محمد صلى الله تعالىٰ عليه وسلم حيى في قبره.

(طبقات الثافعية:٢٦٢)

ریہ ہم اہل سنت کے عقا کہ میں سے ہے کہ حضرات انبیائے کرام علیہم السلام اپنی قبور میں زندہ ہیں تو پھران کے لئے موت کہاں ہے؟ اور (اہل سنت) کے نزدیک حضرت محم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنی قبر میں زندہ ہیں۔

علامة تاج الدين مزيد فرمات بين:

لان عندنا محمدصلی الله تعالیٰ علیه وسلم حیی یحس ویعلم و تعرض علیه اعمال الامة و يبلغ الصلوة و السلام ما بينا. (طبقات الثافعيم ٢٨٢:٢٨) كونكه بمار بنزد يك حفرت محصلی الله تعالیٰ علیه وسلم زنده بیل حس رکھتے بیں اور امت كے حالات) جانتے بیں اور صلاة وسلام آپ كو پہنچایا جاتا ہے اور آپ پرامت كے اعال بیش كے جاتے بیں جیسا كر ہم نے بیان كیا۔

اشاعره كامسلك: وعندهم محمدصلى الله تعالى عليه وسلم حى في ه. . . .

اوران (اشاعره) كنزد يك حفرت محملى الله تعالى عليه وسلم الني قبر مين زنده بين - حفرت علامة الح الدين السبكى مزيد فرماتي بين: و دل على ان نبينا صلى الله تعالى عليه وسلم حى فى قبره.

(ايضاً ۲۸۰:۲۸)

اوربددلائل اس پردلالت كرتے ہيں كہ جارے نبي صلى الله تعالى عليه وسلم اپن قبر ميں

زنده بیں۔

حضرت علامه امام عبد الرؤف مناوی مصری فرماتے ہیں:

(الانبياء احياء في قبورهم يصلون لانهم كالشهداء بل افضل والشهداء احياء عند ربهم و فائدة ليست بظاهرة عند نا و هما كالملئكة و كذا الانبياء ولهذا كانت الانبيآء لا تورث.

(فيض القديريشرح الجامع الصغير٣:٣٨١ بيروت٢١٩٤١)

انبیائے کرام ملیہم الصلوۃ والسلام اپنی قبور میں زندہ ہیں اور نمازیں پڑھتے ہیں کیونکہ وہ شہداء کی طرح بلکہ ان سے بہت افضل ہیں۔

یہاں عندرہم کی تقیید کا بیفائدہ ہے کہ اس میں اس طرف اشارہ ہے کہ ان شہداء کی زندگی ہمارے پاس ظاہر نہیں ہے اور وہ شہداء ملائکہ کی طرح ہیں جیسا کہ حضرات انبیائے کرام (کیونکہ فرشتے بھی زندہ ہیں لیکن ہمیں نظر نہیں آتے ای طرح انبیاء ہیں۔ای لئے انبیاء کا کوئی وارث نہیں ہوتا۔)

علامه مناوى مزيد فرمات بين: والانبياء احياء في قبورهم يصلون. (فيض القدير٣:٠٠٠)

ادرانبیائے کرام ملیہم السلام کی حیاۃ قبر میں الی ہے کہ جس پرموت داقع نہیں ہوتی۔ بلکہ آپ ہمیشہ زندہ ہیں۔ کیونکہ حضرات انبیائے کرام اپنے مزارات مقدسہ میں زندہ ہیں۔ حضرت علامہ امام علی بر ہان الدین طبی شافعی فرماتے ہیں:

و فيه ان يقتضى ان الانبياء عليهم الصلاة والسلام يفزعون لانهم احياء . (السير ة الحلبيه ٣٠٠٣)

اور اس میں اس طرف اشارہ ہے جو کہ مقتضی ہے اس طرف کہ انبیائے کرام علیہم الصلاۃ والسلام بیدارہوں گے کیونکہوہ (اپنی قبور میں ) زندہ ہیں۔

حضرت امام فخر الدین رازی فر ماتے ہیں:

يدل على ان الانسان يحيا بعد الموت و كذلك قوله عليه الصلوة والسلام: انبيآء الله لا يموتون و لكن ينقلون من دار الى دار.
(التقييرالكبيرا۲:۱۲)

یہ چیز دلالت کرتی ہے کہ انسان موت کے بعد زندہ ہیں اور اسی طرح آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ارشاو: انبیاءاللہ مرتے ہیں ایک گھرسے دوسرے گھر میں منتقل ہوجاتے ہیں حضرت مولا ناعلا مہ عبدالحی لکھنوی فرماتے ہیں:

فان الرسالة لا تنقطع بالموت بل و كذا الولاية و جميع المكارم الدينية كيف والانبياء في قبورهم.

(عدة الرعاية في حل شرح الوقاية ٢٠٠٧ كتاب الجهاد)

بے شک رسالت موت کے ساتھ منقطع نہیں ہوتی اور بلکہ اسی طرح ولایت اور تمام مکارم دیدیہ منقطع نہیں ہوتی ہے۔ جبکہ حضرات انبیائے کرام علیہم مکارم دیدیہ منقطع نہیں ہوتیں تو نبوت کیسے منقطع ہوگئی ہے۔ جبکہ حضرات انبیائے کرام علیہم الصلو قرالسلام اپنی قبور میں زندہ ہیں۔

حضرت الشيخ حاجی عبدالو ہاب بخاری ۱۳۲۰ ءفر ماتے ہیں: دونعت در عالم بالفعل موجود است کہ فوق جمیع نعمت ہاست ولیکن مردم قدر آ ل نعمت

دولعمت درعام باسل موجوداست کهون بی همت باست ویک مردم کدران ممت رانی شناسد و بدن مردم کدران ممت رانی شناسد و بدان پنی پرندواز خصیل آنها غافلند یکی آئکه وجود مبارک محمصطفی الله تعالی علیه وسلم بصفت حیاة درمد به موجوداست ومردم این سعادت را درنی یا بندودیگر قرآن مجید که کلام پروردگاراست ۔

روردگاراست ۔

(اخبارالا خیار شخ عبدالحق محدث دہلوی ص ۲۱۵)

رفعتیں اس دنیا میں بالفعل موجود ہیں جو کہتمام نعمتوں سے بلنداور افضل ہیں اور لوگ ان کی قدر ومنزلت نہیں جانے اور ان سے فیض حاصل کرنے سے غافل ہیں۔ ان نعمتوں میں سے ایک مصطفے صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا وجود مبارک جو کہ حیاۃ تامہ کی صفت کے ساتھ مدینہ منورہ میں موجود ہے اور لوگ اس نعمت عظمی کو حاصل نہیں کرتے اور دوسری نعمت قرآن کہ بیاللہ

تعالی کا یاک کلام ہے۔

حضرت علامه سيدى محمر بن قاسم جسوس تحرير فرمات بين:

لانه حي في قبره و كذا سائر الانبياء.

آب صلى الله تعالى عليه وسلم الني قبر مين زنده بين جيسا كهتمام انبياء ابني قبرون مين زنده

یں۔

مزير فرماتين: ان الانبياء احياء ان حياتهم زائدة على حياة الشهداء و انها قد تعطى بعض احكام الدنيا. قال ابن حجر و قد صح ان الانبياء يحجون ويلبون فانها لهم ليست تكليفية بل يتلذذون بها.

(الفوا کدالجلیلة البیمة اله ۱۳۳۷، دارالفکر باب فی میراث رسول سلی الله علیه سلم)

علیم السلام زنده بین بیشک ان کی حیات شهداء سے افضل ہے اور اس پر بعض دنیاوی احکام مرتب ہوتے ہیں ادر امام ابن مجر نے فرمایا کہ بیشج ہے کہ انبیائے کرام مج کرتے ہیں اور تیان کے لئے عبادت تکلیفیہ نہیں ہے بلکہ وہ انبیائے کرام مج کرتے ہیں اور تیان کے لئے عبادت تکلیفیہ نہیں ہے بلکہ وہ اس سے لذت حاصل کرتے ہیں۔

حضرت خواجه فريدالدين تنج شكررهمة الله عليه فرمات بين: الانبياء احياء في القبور.

> حضرات انبیائے کرام ملیہم الصلوۃ والسلام اپنی قبور میں زندہ ہیں۔ حضرت مجد دالف ثانی فر ماتے ہیں:

الانبیاء بعصلون فی القبور شنیده باشنده دخترت بینیبر ماعلیه علی آله الصلوة و السلام شب معراج چول برقبر حضرت کلیم علی نبینا وعلیه الصلوة و والسلام گذشتند و دیدند که در قبر نمازی و السلام شب معراج چول برقبر حضرت کلیم علی نبینا وعلیه الصلوة و والسلام گذشتند و دیدند که در قبر نماز دوم حصه ششم مکتوب ۱ اص ۲۳) انبیائے کرام علیم الصلوة قبور میں نمازی صفح بیں بیتو آپ نے سناہی ہوگا

كه حضور نبى اكرم صلى الله تعالى عليه وسلم معراج كى شب جب حضرت موى عليه السلام كى قبر پر محذرت و آپ نے ديكھا كه حضرت موى عليه السلام نماز پڑھ رہے تھے۔
حضرت امام شمس الدين محمد يوسف كرمانى شافعى (م٢٨٧ه) فرماتے ہيں:
ويت حصل ان بسراد ان حياتك فى القبر لا يعقبها موت فلا تذوق مشقة الموت مرتين.

(کوکبالدراری المعروف الکرمانی شرح صحیح بخاری ۱۳۱:۱۳باب بدء الخلق ص۳۲،۳۳)

اوریه اختال ہے کہ صدیق اکبرضی اللہ تعالی عندنے بدارادہ کیا ہوکہ آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی قبر میں حیات الی ہے کہ موت جس کا تعاقب نہیں کرے گی۔ (موت نہیں آئے گی)
اور آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم دومر تبہموت کا ذا گفتہ نہیں چکھیں گے۔

حضرت علامه احمد بن محمقسطلانی شارح بخاری (م۹۲۴) فرماتے ہیں:

بلا شک حضرات انبیائے کرام علیہم الصلوۃ والسلام کی حیات (قبر میں) ٹابت معلوم اور ہمیشہ دہنے والی حیاۃ ہے اور ہمارے آقاصلی اللہ تعالی علیہ وسلم ان سب سے افضل ہیں توجب آپ افضل ہیں توجب آپ افضل ہیں توجب کہ آپ کی حیات فی القبر بھی سب سے زیادہ اکمل اور کمل حیات ہو۔ حضرت مولا نا ابوائسن حسن کا کوروی فرماتے ہیں:

"حیات مستمره رسول الله تعالی علیه وسلم کی بدلائل توبیة ثابت ہے، کوئی مسلمان اس سے انکار نہ کرے ۔۔۔۔۔۔ای طرح اور حدیثیں بہت ہیں کہ ان سے حیات مستمره حضرت سلی الله تعالی علیه وسلم اور بھی انبیاء کیم السلام خصوصاً اور عمو قابعد چشیدن موت یکبارہ ثابت ہوئی ہے الله تعالی علیه وسلم اور جوموت قرآن شریف میں فرکور ہے کہ انک میت و انہ میتون. اور جس

موت پراجماع منعقد ہوئی سووہ موت مراد ہے کہ جو جملہ انبیاء، شہداءاورمسلم و کا فرکو ہوتی ہے، پھرانبیاءاور شہداء بعداس موت کے بہ حیات مشمرہ زندہ کئے جاتے ہیں ......واضح ہو کہ حیاتِ انبیاء بھی بقدرشان اور مرتبہ ہے اور حیات شہدا ہے افضل ہے۔

(تفریح الاذ کیافی احوال الانبیاء ۱:۳۳۲،۳۳۱ نفیس اکیڈمی) حضرت علامه المعیل حقی فرماتے ہیں:

تعلق ارواحهم باجسادهم تصير باجسادهم حية كحياتها في الدنيا و تقصيرهم القدرة والافعال الاختيارية.

(کذافی انسان العیون تغییرروح البیان ۸۰:۸۷ (مترجم ۱۱:۳۷۳) ان کی ارواح کا تعلق ان کے اجسام سے اس طرح ہوتا ہے کہ ان کے اجسام بھی ای طرح زندہ ہوجاتے ہیں جس طرح کہ دنیا میں تھے اور ان کو افعال و اختیار کی قدرت عنایت فرمائی جاتی ہے جبیبا کہ انسان العیون میں ہے۔

حضرت علامه حافظ ابوالفرج زین الدین عبدالرحمٰن احمد بن رجب عنبلی (م 40ء) فرماتے ہیں:

و لان حياة الانبياء اكمل من حياة الشهداء بلاريب فشملهم حكم الاحياء. (احوال القورواحوال المهما الى النثورص ١٣٥٥)

کیونکہ حیات الانبیا شہدا ہے اکمل ہے اور اس میں کوئی شک نہیں ہیں وہ زندہ کے تھم میں شامل ہیں۔

حضرت امام شیخ الاسلام تقی الدین ابوعمر وعثمان بن صلاح شهر زوری شافعی المعروف به ابن الصلاح فرماتے ہیں:

والانبياء احياء بعد انقلابهم الى الآخرة من الدنيا فليحذر المرء من ان يطلق لسانه في نفى ذلك عنه الآن صلى الله تعالىٰ عليه وسلم فانه من عظم الخطاء وقد كانت الكرامية شخت بخراسان على الاشعرى بمثل هذا

فبين ابومحمد الجويني والقشيري وغيرهما براتته من ذلك.

(فآوی و مسائل این الصلاح است است است السام و نیاسے آخرت کی طرف تشریف لے جانے کے اور انبیائے کرام میہم الصلو قوالسلام و نیاسے آخرت کی طرف تشریف لے جانے کے بعد زندہ ہیں، پس آ دمی کواس سے ڈرنا چاہئے کہ اپنی زبان سے آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی اب رسالت اور حیات کی نفی کرے کیونکہ یہ بہت بڑی اور عظیم خطاہے اور کرامیہ فرقہ نے خراسان میں اس شنیع عقیدہ کی نسبت امام ابوالحن الاشعری کی طرف کی تھی تو امام ابو محمد الجوینی اور امام قشیری نے اس برے عقیدہ کی نسبت امام الا شعری کی برأت ظاہر و ٹابت فرمائی۔ میں کی شری نے ہیں :

فهو صلى الله تعالىٰ عليه وسلم حيى في قبره الشريف يتصرف في الكون باذن الله تعالىٰ كيف شاء.
(المهندعلى المفتدص١١)

پس حضرت صلی الله تعالی علیه وسلم اپنی قبر شریف میں زندہ ہیں باذن خداوندی کون ( کا ئنات ) میں جوجا ہتے ہیں تصرف فرماتے ہیں۔

مفتی اعظم حضرت علامه شاه محدمظهراللدد الوی فرماتے ہیں:

"وحضورا کرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم باحیات ہیں اور رحمت کا سلسلہ ہرگز منقطع نہیں ہوا۔ آپ کی حیات مبار کہ کو بیجھنے کے لئے قرآن کریم کی اس آیت کو ملاحظہ کریں جس میں شہداء کے لئے کہا گیا ہے کہ وہ مر نہیں بلکہ زندہ ہیں۔ ظاہر ہے کہ شہید کو حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی محبت کے فیل ہی شہادت ملی ہے اس لئے جس کے فیل زندگی ملے وہ زندگی سے کیسے محروم رہ سکتا ہے۔

اس کے علاوہ اس حقیقت کو بھی سامنے رکھنا چاہئے کہ شہید کا ترکہ تقییم ہوتا ہے اور اس کی از واج سے دوسر سے شادی کر سکتے ہیں لیکن رسول کر بھ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا ترکہ تقییم نہیں ہوا اور آپ کی از واج کو دوسروں کے لئے حرام کر دیا گیا ہے کہ وہ مومنین کی مائیں ہیں اس سے معلوم ہوا کہ حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی حیات مبار کہ شہداء سے کہیں عالی و بلند ہے۔''

(مظهرالعقائد ۱۵۵ مساکیڈمی لاہور) حضرت امام علامہ ابی بکر بن الحسین بن عمر ابی الفخر المراغی (۱۲۸ه) فرماتے ہیں:

وبهذا يعلم ان الحياة التي نثبتها للنبي صلى الله تعالىٰ عليه وسلم زائدة على حياة الشهيد.

(تحقيق النصرة متخيص معالم دارالجرة ص١٢٠)

اوراس سے علم ہوا کہ جوہم نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے حیات ثابت کرتے ہیں وہ شہید کی حیات ثابت کرتے ہیں وہ شہید کی حیات تابت کرتے ہیں وہ شہید کی حیات سے زائد یعنی کا مل ترہے۔ امام الحرمین حضرت امام جوینی تقل فرماتے ہیں:

اما ماخلفه بقى على ما كان فى حياته فكان ينفق ابو بكر منه على اهله و خدمه كان يرى انه باق على ملك النبى صلى الله تعالى عليه وسلم فان الانبياء احياء و هذا يقتضى اثبات الحياة فى احكام النبى وذلك زائد على حياة الشهيد. (الشاً ١٣٠)

اور جو پھھ آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی حیات میں آپ کے پاس تھا اس میں جو پھھ باقی بچا حضرت صدیق اکبر نے اس کو ان اہل بیت اور خادموں میں خرچ کیا کیونکہ ان کے نزدیک بیمیراث نبی اکرم سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ملک میں باقی تھی کیونکہ انبیا کرام زندہ ہیں اور یہ بات ان کی حیات کا تقاضا کرتی ہے۔ نبی اکرم ضلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے احکام میں اور میہ بات شہید کی حیات سے زائد واعلیٰ ہے۔

حضرت امام العزين عبدالسلام فرماتے ہيں:

ان النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم حيى و اعماله فيه مضاعفة اكثر من كل احد.
(قاوى علامه بكي ١/٩٠٩)

بے شک نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم زندہ ہیں اور قبر میں ہرایک سے ان کے اعمال

خیر بھی زیادہ ہیں۔

## نوع حيات مين اختلاف:

حضرات انبیائے کرام علیہم السلام کے حیاۃ فی القبور ہونے میں امّت محمد یہ بالحضوص حضرات علاء اہلسنت میں قطعاً کوئی اختلاف نہیں ہے اوراس میں پوری امّت کا جماع ہے کین سے کہ حیات فی القبور کی نوعیت کیسی ہے اس بارے میں علائے اہل سنت و جماعت کے فقہا و مشکلمین اور ویگر حضرات کی اکثریت کے نزدیک توبیحیات حقیقی حسی دنیاوی جیسی بلکہ کی جہات سے اس ہے بھی بلند واعلیٰ وافضل حیات مبارکہ ہے۔

چنانچیسرخیل اہل سنت علمائے اسلاف کے عقائد کے امین برحق مجددوفت حضرت امام الشاہ احمد رضا خال فاصل ہریلوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

فانهم صلوات الله تعالى وسلامه عليهم طيبون طاهرون احياء و امواتا بل لا موت لهم الا انيا تصديقا للوعدثم هم احياء ابدا بحياة حقيقة دنياوية روحانية جسمانية كما معتقد اهل السنة و الجماعة ولذا لا يورثون و يمتنع تزوج نساء هم صلوات الله تعالى و سلامه عليهم بخلاف الشهداء الذين نص الكتاب العزيز انهم احياء ونهى ان يقال لهم اموات.

(فاوی رضویہ: ۱۵۳ طبع قدیم فیصل آباد، جلد ۱۳ س ۴ مطبع جدید رضافا وَنڈیشن لاہور)
حضرات انبیائے کرام صلوات اللہ تعالی وسلامہ یہم حیات و ممات ہر حالت میں طیب
وطاہر ہیں بلکہ ان کے لئے موت کا آنامحض تصدیق وعدہ الہید کے لئے ہے پھروہ ہمیشہ حیات
حقیقی دنیاوی روحانی وجسمانی کے ساتھ زندہ ہیں جسیا کہ الل سنت و جماعت کاعقیدہ ہے ای
لئے کوئی ان کی وراثت کا حقد ارنہیں ہوتا اور ان کی عورتوں سے سی کا نکاح کر نامنع ہے۔ صلوات
اللہ تعالی وسلامہ علیہم بخلاف شہداء کے کہ جن کے بارے میں قرآن مجید نے صراحت فر مائی کہوہ
زندہ ہیں اور ان کومردہ کہنے سے منع فر مایا ہے۔

اس سے ثابت ہوا کہ اہل سنت و جماعت کا انبیائے کرام کی حیاۃ فی القبور کے بارے

میں بیعقیدہ ہے کہ ان کی حیات مبارکہ قیقی دنیاوی روحانی جسمانی ہے۔ حضرت امام تقی الدین بھی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

حيسلة الانبيآء في القبر كحياتهم في الدنيا ويشهد له صلاة مومى في قبره فان الصلاة تستدعى جسدا حيا.
(الحاوى للفتاوى ١٥٢/٢٥)

انبیاء کی حیات قبور میں حیات دنیا کی طرح ہے اور اس کی دلیل حضرت موی علیہ السلام کا پی قبر میں نمازیڑھناہے کیونکہ نماز زندہ جسم کی متقاضی ہے۔

لین اس کے برعکس موجودہ دور کے وہابی حیاۃ الانبیاء کے مکر ہیں اوراگرۃ کی ہونے صرف روحانی برزی زندگی کے اور نہ صرف خالف و مکر ہیں بلکہ قائلین کو گمراہ اور بدعتی ہونے کے بھی فتق سے دے رہے ہیں۔ ملاحظہ ہوسر خیل وہا ہیے یا کتان مولوی اساعیل سلفی گوجرانوالہ نے اس سلسلہ میں کیا لکھا ہے۔ حضرت امام احمد رضا ہر بلوی کی عبارت کہ 'میابل سنت کا عقیدہ ہے' لکھ کرآ گے مولوی صاحب کہتے ہیں: (گرجوائل سنت ہیں ان کی کتابوں میں نہیں)

(تح یک آزادی فکراورشاه ولی الله کی تجدیدی مساعی ۳۸۳)

بیتو ابھی معلوم ہوگا کہ بیالل سنت کی کتابوں میں سے ہے کہ بیں۔ (انشاء اللہ تعالی اوراسکے بعد مذکورہ مولوی صاحب نے سرخی جمائی ہے:

''انبیاء کی حیات دنیوی الل بدعت کا مذہب ہے۔''

اوراس سرخی کے نیچ لکھاہے:

"ابن القیم کے بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ حیات دنیاوی اہل بدعت اور معطلہ کا ند ہب ہے۔قصیدہ نونیص ۱۴۰ ملاحظہ فرمائیں۔

(تحریک آزادی فکراورشاه ولی الله کی تجدیدی مساعی ۲۹۲) تواب ملاحظ فرمائیں کہ الل سنت کی کتابوں میں اس کی صراحت ہے یا کنہیں؟ حضرت امام تقی الدین علی سبکی فرماتے ہیں:

واماحيلة الانبيآء اعلى واكمل واتم من الجميع لانه للروح

والجسد على الدوام على ماكان في الدنيا على ما تقدم عن جماعة من العلماء.

اوربهر حال حضرات انبیائے کرام عیہم السلام کی حیات تمام سے اعلیٰ واکمل اورائم ہے
کیونکہ ان کی حیاۃ جسم اورروح دونوں کو دوا می طور پر حاصل ہے جس طرح کردنیا میں تھی۔
اور حضرت امام جلال الدین سیوطی امام تقی الدین بی سے بی نقل فرماتے ہیں:
وحیاۃ الانبیاء فی القبر کحیاتھم فی الدنیا و یشھد لہ صلاۃ مومسیٰ فی

و يسهد به حدر المحاود على المنطقة و المنطقة و يستهد به حدر الموسى مى المنطقة و المنطقة المنطقة و المنطقة المنطقة المنطقة المنطقة و المنطقة المنطقة و المنطق

(الحاوىللفتاوى١٥٢:١٥١)

اورانبیائے کرام کی قبر میں زندگی دنیا کی بی زندگی کی طرح ہے اوراس کی دلیل حضرت موٹ علیہ السلام کا اپنی قبر میں نماز پڑھنا ہے کیونکہ نماز زندہ جسم کی متقاضی ہے اوراس طرح شب معراج میں انبیائے کرام کی صفات جو کہ آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے ذکر فرما ئیں وہ تمام کی تمام بدنی صفات ہیں۔ (نہ کہ صرف روح کی حیات صرف روحانی ہو) محضرت امام نورالدین علی بن احمد سمہودی (ما ۹۱) فرماتے ہیں:

واماادلة حيلة الانبيآء فمقتضاها حيلة الابدان كحالة الدنيا مع الاستغناء عن الغذاء و مع قوة النفوذ في العالم و قد اوضحنا المسالة في كتابنا المسمى بالوفا لما يجب لحضرة المصطفى صلى الله تعالى عليه وسلم. (وفاء الوفابا خيار دار المصطفى ١٣٥٥)

اورانبیائے کرام کی حیاۃ کے دلائل اس بات کے مقاضی ہیں کہ ان کی حیاۃ ابدان کے ساتھ ہونے کے باوجود ساتھ ہونے کے باوجود ساتھ ہونے کے باوجود اور دنیاو عالم میں نفاذ کی قوت کے ساتھ اور اس کی ہم نے وضاحت اپنی کتاب "الوفا لما یجب لحضرۃ المصطفی" میں کردی ہے۔

### حضرت علامه بدرالدين زرتشي فرماتے ہيں:

له صلى الله تعالىٰ عليه وسلم فى آن واحد من اقطار نواح متباعدة معان رؤيته صلى الله تعالىٰ عليه وسلم حق و هو حيى فى قبره يصلى فيه باذان و اقعامة بانه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم سراج كما قال الله تعالىٰ و سرا جا منيرا.

آپ ملی الله تعالی علیه وسلم کا ایک آن میں مختلف اقطار میں موجود ہونا اور آپ کی زیار ت حق ہے اور آپ اپنی قبر میں زندہ ہیں اور اذان واقامت کے ساتھ تماز پڑھتے ہیں کیونکہ آپ صلی الله تعالی علیه وسلم سورج ہیں الله تعالی نے آپ کو مسر اجا منیو اکہا ہے۔ حضرت ملاعلی قاری رحمۃ الله علیہ فرماتے ہیں:

فمن المعتقد المعتمد انه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم حيى في قبره كسائر الانبيآء في قبورهم و هم احياء عند ربهم و ان لا رواحهم تعلقا بالعالم العلوى والسفلى كما كانوا في حالة الدنيا فانهم بحسب القلب عرشيون و باعتبار القالب فرشيون.

(شرح الثفاعلي شيم الرياض ٣٩٣٠٣)

اورقابل اعتاد عقیدہ یہ ہے کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنی قبر منور میں زندہ ہیں جیسا کہ تمام انبیائے کرام اپنی قبور میں زندہ ہیں اوران کی ارواح کا تعلق عالم علوی وسفلی کے ساتھ اسی طرح ہے جیسا کہ حالت دنیاوی میں تھا بس وہ قلب کے لحاظ ہے عرشی ہیں اور قالب (جسد) کے لحاظ سے عرشی ہیں۔ کے لحاظ سے فرشی ہیں۔

حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللّه علیہ ارشاد فرماتے ہیں:

بدانکہ حیات انبیاء صلوات الله وسلامہ عیبم اجمعین متفق علیہ است میان علاء ملت و بیج

کس رااختلاف نیست درآں کہ آں کامل تر وقوی تر از وجود حیات شہداء ومقاتلین فی سبیل الله

است کہ آل معنوی واخروی است عنداللہ وحیات الاعبیآء حیات حسی دنیاوی است واحادیث و
آثار دران واقع شدہ۔

(مدارج النو و باب حیاۃ الانبیاء ۲:۲۲۲۲)

جانا چاہئے کہ جملہ حضرات انبیائے کرام علیہم الصلاۃ والسلام کی حیات علاء ملت کے نزدیک متفق علیہ ہے اور اس میں کسی کا کوئی اختلاف نہیں ہے کہ آپ کی حیات علاء ملت کے نزدیک متفق علیہ ہے اور اس میں کسی کا کوئی اختلاف نہیں ہے کہ آپ کی حیات شہداء اور اللہ کی راہ میں مقتولوں کی حیات سے کامل تر اور قوی ترہے کیونکہ شہداء کی زندگی تو اللہ کے نزدیک معنوی اور اخروی ہے جبکہ انبیاء کی حیات سے کامل تر اور دنیاوی ہے اور اس میں احادیث و آثار موجود ہیں۔

حفرت شیخ صاحب رحمة الله علیه کی مندرجه بالاعبارت سے معلوم ہوا کہ انبیائے کرام علیم السلام کی حیات دنیاوی وحقیقی ہونے میں علاء امت کا اجماع ہے اور اتفاق ہے اور اس میں کسی محض کو بھی اختلاف ہے تو بیتہ چلا کہ حیات الانبیاء کی حیات حقیقی دنیاوی میں اختلاف حضرت شیخ صاحب کی زندگی کے بعد بیدا ہوا اور منکرین حیات الانبیاء آپ کے بعد بیدا ہوا ور منکرین حیات الانبیاء آپ کے بعد بیدا ہوئے دوسری جگہ حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی مزید وضاحت فرماتے ہوئے کی کھتے ہیں:

با چندیں اختلافات و کثرت مذاہب کہ درعلائے امت است یک کس را دریں مسئلہ خلافے نمیت سے بیست کہ آنحضرت صلی اللہ تعالی علیہ وسلم بحقیقت حیات بے شائبہ مجاز وتو ہم تاویل دائم وباقی است و براعمال امت حاضر و ناظر (( مکتوبات شریف برحاشیہ اخبار الاخیار ص ۱۵۵)

باوجوداس بات کے کہ امت کے علاء میں (کئی مسائل میں) اختلافات ہیں اور بہت سارے مذاہب (فرقے) ہیں کیکن اس مسئلہ میں کسی ایک کا بھی اختلاف نہیں کہ رسول الله صلی الله تعالی علیہ وسلم اپنی حقیقی زندگی کے ساتھ ہمیشہ باقی ہیں اور امت کے (احوال) اعمال پر حاضر وناظر ہیں۔ اس میں نہ تو مجاز کا شائبہ ہے اور نہ ہی کسی قسم کی تاویل کا وہم ہے۔

سجان الله! حضرت شیخ صاحب رحمة الله علیه که جن کی وسیع النظری و وسعت مطالعه المست کے خالفین (مولوی سرفراز گکھڑوی وغیرہ کو بھی تشکیم ہے وہ باوجودا پنے وسیع علم ونظراور وسیع مطالعہ کے بیفر مارہے ہیں کہ ہمارے زمانے تک نہ تو کوئی خص نبی اکرم صلی الله تعالی علیه وسلم کی حیات دنیاوی کامنکر ہے اور نہ ہی آپ سلی الله تعالی علیہ وسلم کے حاضرونا ظرہونے کامنکر

ہےاور بیددونوں عقیدے بغیرشائبہ مجازاور بغیروہم تاویل کے ہیں۔

ان عبارات سے روز روش کی طرح واضح ہوگیا کہ نبی اکرم صلی اللہ تھا گی سیہ وسلم کی حیات اور حاضر و ناظر کے مکرین (وہابیہ، دیابنہ) گیار ہویں صدی ہجری کے بعد کی پیداوار ہیں اور انگریز کا لگایا ہوا بودا ہیں کیونکہ حضرت شخ صاحب گیار ہویں صدی ہجری کے بطل جلیل اور مجد دہیں۔ اور یقیناً حضرت شخ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے صحیح فر مایا کیونکہ آپ کے دور تک ابن تیمیہ کا فقنہ تقریباً ختم ہو چکا تھا اور شیطان کا سینگ ابھی تک نجد سے نمودار نہیں ہواتھا۔

حضرت شیخ نورالحق بن شیخ عبدالحق محدث دہلوی (م۲۷۳) فرماتے ہیں: وقول مختار ومقرر جمہور ہمیں است کہ انبیائے کرام علیہم الصلاۃ والسلام بعد از اذاقت موت زندہ اند بحیات دنیوی۔ (تیسر القاری شرح صحیح ابنخار ۲۲۲:۳۷)

جمہور کے نزدیک طے شدہ حقیقت اور مخار قول یہ ہے کہ حضرات انبیاء کیہم الصلوق والسلام موت چکھنے کے ساتھ زندہ ہیں۔

ال عبارت سے معلوم ہوا کہ جس حیات پر علماء کی اکثریت ہے وہ حیات حقیقی جسمانی اور دنیاوی حیاۃ کے مثل ہے نہ کہ صرف روحانی اور جن علماء نے اس کو برزخی زندگی کے ساتھ تعبیر کیا ہے تو وہ صرف مکان کے لحاظ سے ہے کہ وہ اب برزخ میں ہیں اس لحاظ سے وہ ہیں تو برزخ میں کیا ہے تو وہ صرف مکان کے لحاظ سے ہے کہ وہ اب برزخ میں ہیں اس لحاظ سے وہ ہیں تو برزخ میں کیا کہ میں کنوزندگی بہر حال حقیقی اور جسمانی ہے۔ حضرت شیخ احمد صنی فرماتے ہیں:
ای حیات د نیویم خبر از بہر شاست

بعد تقلم آن وفاتم خیراز بهرشاست (تخداحمد بیاسمی به نجوم الشها به یه رجوم للو با بیس ۷۷مطبوعه لا مور ۱۲۸۵ هه) حضرت مولا نا نواب قطب الدین خال صاحب فرماتے ہیں: "زندہ ہیں انبیائے کرام لیہم السلام قبروں میں ۔ یہ مسئلہ تنفق علیہ ہے کسی کواس میں خلاف نہیں کہ حیات ان کی وہاں حقیقی جسمانی دنیا کی ہی ہے۔ (مظاہر حق ۲۳۵۱) مندرجہ بالاحضرات علاء اسلام کی عبارات سے واضح ہوا کہ نبی اکرم سلی اللہ تعالی علیہ وسلم اپن قبر منورہ میں بحیاۃ حقیقی جسمانی دنیاوی زندہ ہیں اور بید نہ جب مہذیب امرت کے علاکی اکثریت کا ہے اور یہی مسلک اہل سنت ہے۔

حضرت امام علامه ابن جركل (م ١٤٥٥ هـ) فرماتے بين:

و اما ادلة حيلة الانبياء فمقتضاء ها حياة الابدان كحالة الدنيا مع الاستغنآء عن الغذاء. (الجوبرامظم في زيارة الشريف المنوى المكرّم المعظم ص ٢٥) اورحيات الانبياء كدلاكل متقاضى بين كدوه حياة ابدان كيساته بوجيسا كدنيا مين تقى لين غذاوغيره سيستغنى بو-

روسرى جدار الشهدآء الطاهر من الادلة ان حياة الشهدآء اقوى من حياة الاوليآء للنص عليها فى القرآن الكريم و دون حياة الانبياء لانهم بها اولى واحرى و التفاوت فيها بمعنى التفاوت فى ثمراتها غير بعيد فتامله و قد نظر بعض ائمتنا الى ان حياته صلى الله عليه مسلم امتازت بانها تقتفى اثباتها حتى فى بعض احكام الدنيا.

ان دائل سے ظاہر ہے کہ شہداء کی زندگی اولیاء کی زندگی ہے نیادہ توی ہے کیونکہ ان کی زندگی کے بارے میں قرآن کریم میں نص وارد ہے اورانہیاء کی زندگی ان سے اولی اوردوسری فتم کی ہے اور میانٹ ہے اور بیا ختلاف حیاۃ کے ثمرات میں سے بعید نہیں ہے اور ہمارے بعض ائمہ نے فرمایا کہ نبی اکرم سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی حیات ممتاز ہے کیونکہ یہ حیات اثبات کا تقاضہ کرتی ہے حتی کہ اس ربعض دنیا وی احکام بھی لا گوہوتے ہیں۔ مولا نا ابوائحسن حسن کا کوری فرماتے ہیں:

''گویا حیات دیگران بجز حیات انبیاء حیز اعبتار سے ساقط ہے کیونکہ احکام دنیوی اس پرمتر تبنبیں ہوتے بخلاف حیات انبیاء لیہم السلام کہ احکام دنیو میکا تر تب اس پر ہوتا ہے۔'' ( تفریح الاذکیا ا: ۳۳۲)

### حضرت علامه شهاب الدين محمود آلوى فرمات بين:

ثم ان تلك الحيات في القبر و ان يترتب عليها بعض يترتب على الحيلة في اللنيا المعروفة لنا من الصلوة والآذان و الاقامة ورد السلام المسموع و نحو ذلك.

(روح المعانى ٣٨:٢٢)

اور پھر بیجو قبر کی زندگی ہے اس پر معروف دنیادی زندگی کے بعض احکام مترتب ہوتے ہیں جیسے نماز اذان اقامت اور سلام کوئ کراس کا جواب دینا اور ای طرح دوسری اشیاء۔ قطب وقت حضرت الحاج فقیر الله بن عبد الرحمٰن خبی فریماتے ہیں:

ورد في كثير من الاحاديث الصحيحة الصريحة بانهم احياء في قبورهم مشغولون بعبادة ربهم يصلون و يصومون و يحجون ويلبون و ان حياتهم حسية كحيوتهم في الدنيا الا انهم مختفون من ابصارنا لانتقالهم من عالم شهادة الى عالم الغيب كاختفاء الملائكة الكرام الكاتبين وغيرهم.

(قطب الارشادس ٣٤٦)

اور بشاراحادیث میحوصر بحدی وارد ہواہ کے حضرات انبیائے کرام علیہم الصلوة والسلام اپنی قبور میں زندہ ہیں۔اپ رب کی عبادت میں مشغول ہیں۔ نماز پڑھتے ہیں، روزہ رکھتے ہیں اور ان کی حیات حسی ہے جیسی کہ دنیا میں تقی سوائے اس کے کہ وہ ہاری آنکھوں سے ملائکہ کراماً کا تبین کی طرح چھے ہوئے ہیں کیونکہ وہ اس جہان میں اس کے کہ وہ ہمان عائب کی طرف تشریف لے جانے ہیں۔

اب مولوی اساعیل ملقی بلکه اس کے حواری یہ بتا کیں کہ فدکورہ بالاشخصیات اہل سنت ہیں یانہیں؟ اور ان کی کتابوں میں حیات جسمانی دنیوی کی صراحت ہے یا کنہیں اور جہاں تک ابن القیم کاتعلق ہے تو اس بارے میں عرض یہ ہے کہ ابن القیم کا ابنا کلام اس سلسلہ میں متضاد ہے جیسا کہ پچھے صفحات میں گذرا کتاب الروح میں تو حیات جسمانی دنیوی کا قائل نظر آتا ہے جبکہ قصیدہ نونیہ میں اس کا منکر ۔ جو محص خود کی مسئلہ پرمطمئن نہ ہواس کے کسی غیر معروف اور امت

کے علماء کے خلاف قول پر عقیدہ رکھنا اور اس کوبطور دلیل علمائے امت کے خلاف پیش کرنا کہاں کی دیانت ہے۔ ملاحظ فرمائیں کہ'' کتاب الروح'' میں کیانقل کیا ہے:

ان الموت ليس بعدم محض و انما هو انتقال من حال الى حال و يدل على ذلك ان الشهداء بعد قتلهم و موتهم احياء عند ربهم يرزقون فرحين مستبشرين و هذه صفة الاحياء في الدنيا واذا كان هذا في الشهداء كان الانبيآء بذلك احق و اولى مع انه قد صح عن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم ان الارض لا تاكل اجسادم الانبيآء. (كاب الروح ص ۵۷)

بے شک موت عدم محض نہیں ہے بلکہ وہ ایک حال سے دوسر ہے حال کی طرف انقال کرنا ہے اوراس پر بید چیز دلالت کرتی ہے کہ شہداء قبل اور موت کے بعد اپنے رب کے پاس زندہ ہیں اور رزق دیے جاتے ہیں خوش ہیں اور خوشخریاں دیتے ہیں اور بیہی صفت دنیا میں زندہ لوگوں کی ہے۔ جب بیر (دنیوی صفات) شہداء کو حاصل ہیں تو انبیاء تو اس کے زیادہ حق دار ہیں اور اولی ہیں اس کے ساتھ نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے جمعے حدیث ثابت ہے کہ بے شک اور اولی ہیں اس کے اجساد کو نہیں کھاتی۔

توجب ابن قیم خوداس چیز کا قائل ہے تو پھر دیگر حضرات پراعتراض کیوں کر ہاہے؟
اوراگر ابن قیم کواس حیات کے منکرین میں شامل کرلیا جائے جیسا کہ مولوی اساعیل سلفی نے کہا
ہے تو پھر بھی ابن القیم کی حضرت علامہ امام تقی الدین بی کے سامنے کیا حیثیت ہے جو کہ حیات د نیوی کے بڑے زوروشور سے قائل ہیں۔ کہاں امام تقی الدین بی اور کہاں ابن قیم ۔امام بی کا مقام کیا ہے؟

اس بارے میں امام ذہبی کے تاثرات ملاحظہ فرمائیں۔وہ اس فاضل بگانہ روزگار شخصیت کے بارے میں لکھتے ہیں:

على بن عبد الكافى السبكى: وكان صادقاً مثبتاً خيراً دَيّناً حسن السمت من أوعية العلم يدرى الفقه ويقرره وعلم الحديث ويحرره و

الاصول ويقرئها والعربية و يحققها ثم قرا بالروايات على تقى الدين الصائغ و صنّف التصانيف المتقنة و قد بقى في زمانه الملحوظ الى بالتحقيق والفضل.

(المعجم الخص بالمحد ثين للذبي ص ١٢٢)

اورآپ سے ، چھان بین کرنے والے بہت دین والے، متواضع اور اچھے ارادے والے آپ علوم کے برتنوں میں سے ایک برتن تھے۔ فقہ جانتے اور اس کی تقریر کرتے تھے اور علم صدیث جانتے اور اس کی تحریر کرتے تھے اور آپ اصول جانتے اور پڑھتے تھے عربی جانتے اور اس کی تحقیق کرتے تھے پھر روایات کوتی الدین الصائغ سے پڑھا اور بہت یا کدار کتابیں تھنیف کیں اور اینے زمانہ میں تحقیق وضل کے لحاظ سے منظور نظر تھے۔

اوردوسرى جَلَه يهمام فهمى فرمات بين: وكان تام العقل متين الديانة موضى الاخلاق طويل الباع فى المناظرة قوى المراد جزل الراى مليح التصنيف. (مجمم الثيوخ الكبرئ ص ٣٤٣)

کہ وہ کمل عقل کے مالک متین الدیانت اچھے اخلاق والے فن مناظرہ میں درک کامل رکھنے والے بہت سارے قوی مواد والے اچھی رائے اور بہترین تصانیف والے مخص تھے۔ حضرت علامہ امام جلال الدین سیوطی فرماتے ہیں:

و كان محققاً مدققاً نظاراً جدلياً بارعاً في العلوم له في الفقه وغيره الاستنباطات الجليلة والدقائق اللطيفة والقواعد المحررة التي لم يسبق اليها وكان مصنفا في البحث. (بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة ٢٤ اللسيوطي)

کہ آپ (سکی) محقق مدقق بہترین مناظر اور علوم میں کامل دسترس رکھنے والے اور فقہ میں ان کی جلیل القدر تالیفات اور دقائق لطیفہ ہیں اور بہترین قواعد لکھے ہیں کہ ان سے پہلے ایسے دقائق کسی نے نہ لکھے اور بحث ومناظرہ میں صاحب انصاف تھے۔

امام ابن الصلاح فرماتے ہیں:

و ليس بعدالمزى والذهبي احفظ منه . (ويل طبقات الحفاظ ٢٥٣ للسيطي)

اورامام مری اور ذہبی کے بعد کوئی بھی امام بی سے زیادہ حافظ والانہیں ہے۔
حضرت امام بی کی شان رفیع کے جلوے اگر مزید دیکھنے ہوں تو ملاحظ فرمائیں:

ذیل تذکر ۃ الحفاظ للذہبی البی المحاسن الحسنی الدشقی ص ۳۹، تااس۔ ذیل العبر سخسنی ۲۰۰۰۔ الوفیات لابن رافع ۲: ۱۸۵، ۱۸۵۔ الدرر الکامنۃ لابن حجر عسقلانی ۳۳۳۔ طبقات الشافعیۃ الکبری للتاج الدین السبکی جلد ۲۔ النجو م الز ہر لابن تغری بردی ا: ۱۳۹۔ طبقات الشافعیۃ لابن قاضی ۳: ۱۳۹۔ طبقات الشافعیۃ لابن قاضی ۳: ۱۳۹۔ طبقات الشافعیۃ اللبری تاسی ۔

تواب ان کے مقابلہ میں ابن القیم کے بارے میں دیکھیں اور فیصلہ کریں کہ کیا کسی بھی مسئلہ میں ابن قیم امام تقی الدین بھی کے ہم پلّہ ہوسکتا ہے۔ اور کیا ابن القیم کے قول سے علامہ بھی و مسئلہ میں ابن قیم امام تقی الدین بھی صاحب نے کہا دیکر حضرات محدثین کے اقوال رو کئے جاسکتے ہیں جیسا کہ مولوی اساعیل سلفی صاحب نے کہا ہے:

### امام ذہبی فرماتے ہیں:

و كان يشتغل فى الفقه و يجيد تقريره و فى النحو و يدريه و فى الاصلين و قد حبس مدة و او ذى لانكاره شد الرحل الى قبر الخليل والله يصلحه و يوفقه سمع معنى من جماعة و تصدر للاشتغال و نشر العلم ولكنے معجب برايه (سيى العقل) جرى على الامور. غفرالله له.

(المجم الخص بالمحدثين ص٢٦٩)

وہ فقہ میں مشغول اور اس کی خوب تقریر کی نحو کوخوب جانچا اور ان دونوں اصلوں پرکام کیا۔ اور حضرت خلیل اللہ علیہ السلام کی قبر کی زیارت کے لئے سفر کرنے کے انکار پر پچھ مدت قید ہوا اور تکلیف دیا گیا اللہ اس کی اصلاح فر مائے اور اس کو نیکی کی توفیق بخشے اس نے میرے ہمراہ علاکی جماعت سے ساعت کی پھر نشر علم اور اشتغال میں خوب محنت کی لیکن میہ بڑا متنکبر کم عقل (ردی انعقل) اور خود سرتھا۔

منبید: كتاب كا ناشر اور محقق چونكه نجدى ذبنیت كا مالك ہے اس كئے اس نے

(یحرفون الکلم عن مواضعه) کے تحت ندکوره عبارت سے (سی العقل) کے الفاظ حذف کردیے ہیں اوراس تحریف کا جوازیہ پیش کیا کہ

لايتوقع ان يقول الذهبي عن ابن قيم الجوزيه انه (سيى العقل) بعدان ذكر من صفاته ما ذكر خلال هذه الترجمة مما جعلنانشك في صحة نسبة هذا الحكم للذهبي.

کہ امام ذہبی سے بیتو قع نہیں کی جاسکتی کہ وہ ابن قیم جوزیہ کو یہ کہیں کہ وہ ردی عقل کا آدمی ہے اس ترجمہ میں اس کی صفات بیان کرنے کے بعد اس لئے اس حکم کو ذہبی کی طرف نسبت کرنے میں ہمیں شک ہے۔

(حالانکہ علامہ عبدالحی لکھنوی بھی (سی العقل) کے الفاظ علامہ ذہبی سے نقل فرماتے ہیں۔

سبحان الله! کیسی نرالی و پخته دلیل دی ہے کیا الیم دلیل کسی اور شخص کے بارے میں قبول ہوسکتی ہے۔ ایسے نرالے استدلال صرف نجدی ذہن کوہی زیب دیتے ہیں۔

بہرحال بیٹابت ہوگیا کہ حضرت علامہ امام تقی الدین بھی ،امام جلال الدین سیوطی امام مہودی وغیرہم کے مقابلے میں علامہ ابن قیم کی علمی حیثیت کچھ بھی نہیں ہے اور جہاں تک علم حدیث کا تعلق ہے تو اس سلسلہ میں تو بالکل ہی ان حضرات اور ابن قیم کے درمیان کوئی مناسبت ہی نہیں ہے۔ اور جہال تک عقیدہ کا تعلق ہے تو یہ ہر شخص جانتا ہے کہ ابن قیم عقیدہ میں اپنے شخ ابن تیم یہ کے درمیاں تک عقیدہ میں اپنے شخ ابن تیم یہ کی طرح جسمی اور بدعتی ہونے کی ابن تیم یہ کے درمیاں بیٹ ہونے کی تہمت نہیں ہے۔

حضرت علامه زامد بن حسن کوثری مصری فرماتے ہیں:

و ابن القيم على بدعته قليل البضاعة في علم الرجال.

(مقالات الكوثريص ١١٣)

اورابن قیم بدعتی ہونے کے ساتھ ساتھ علم اساء الرجال میں بھی قلیل البھاعت ہے۔

توالیا شخص (ابن قیم) جوبتقری ائمه دین سی العقل، جری علی الامور قلیل البھاعة فی الرجال، بدئتی ، جیسے اوصاف سے متصف ہوائمہ اہل سنت کا مقابلہ کرنے کی کہاں سکت رکھتا ہے۔ لہذا ثابت ہوا کہ حیاۃ الانبیاء فی القور حقیقی جسمانی دنیوی کاعقیدہ اہلست کی اکثر بت کا ہے اور صرف روحانی برزخی زندگی کاعقیدہ نجد یوں وہا بیوں جیسے برعتوں کا ہے۔

جناب مولوی احمد رضا بجنوی دیوبندی نے لکھاہے کہ حافظ ابن قیم تو بقول علامہ ذہبی وغیرہ خود ضعیف فی الرجال ہے۔ (ملفوظات محدث شمیری ص ۲۰۵) اعتر اض نمبر۲:

جناب مولوی اساعیل صاحب سلفی نے حضرت علامہ سیوطی پراعتراض کرتے ہوئے

لكھاہے:

''حافظ سیوطی نے کتاب الروح سے تو استفادہ فر مایا لیکن معلوم نہیں قصیدہ نونیہ کی طرف ان کی توجہ کیوں مبذول نہیں ہوئی۔''

تواس کا سادہ ساجواب تو یہی ہے کہ چُونکہ کتاب الروح میں علامہ ابن قیم نے جمہور علاء کی موافقت کی ہے اور زیادہ ترکلام بھی اسلاف کا ہے جس کو ابن قیم نے نقل کیا ہے جبکہ قصیدہ نونیہ میں ایک تو جمہور اہل سنت کے فرہب کے خلاف لکھا گیا ہے اور پھریہ کلام بھی ابن قیم کا اپنا ذاتی ہے اور اس میں وہ منفر د ہے۔ اس لئے حافظ سیوطی نے قصیدہ نونیہ کو قابل التفات نہیں سمجھا اور اس میں وہ حق بجانب ہیں۔ اللہ تعالی سیوطی کی اس سعی وانصاف پر ان کے درجات بلند فرمائے۔ آمین

اور پھرسلفی صاحب کی اس بات میں بھی کوئی حقیقت نہیں ہے کہ دنیا وی جسمانی حیات کا قول سب سے پہلے امام اہل سنت امام کا قول سب سے پہلے علامہ بکی نے کیا ہے کیونکہ حضرت علامہ بکی سے پہلے امام اہل سنت امام محمد بن حسن بن فورک جیسی شخصیت سے بھی اس طرح کے الفاظ مروی جیں جیسا کہ مولوی محمد حسین نیلوی نقل کرتے ہوئے لکھتا ہے:

''لطف سے کہ بی بھی اس مفہوم کے موجد نہیں۔ وہ بھی خیر سے ناقل ہیں۔ چنانچہ

موابب اللدنيش ب(٥٣:٢): نقل السبكى في طبقاته عن ابن فورك انه قال انه عليه وسلم ابدا الآباد انه عليه الصلوة والسلام حيى في قبره صلى الله تعالىٰ عليه وسلم ابدا الآباد على الحقيقة لا المجاز.

سبی نے ابن فورک سے قتل کیا ہے کہ آنخضرت علیہ الصلو ۃ والسلام اپن قبرعرفی میں سیج مجے ہمیشہ ہمیشہ کے لئے زندہ ہیں۔

اب معلوم کرنا چاہئے کہ بیابن فورک کون ہے کہ جس کی تقلید سکی نے کی ہے پھر سکی کی تقلید سکی نے کی ہے پھر سکی کی تقلید متاخرین نے کی کسی کیا پوچیس خود سکی طبقات کبری ا:۵۴ میں لکھتے ہیں: ان ابسن فورک کان رجلا صالحا ٹم قال (الذهبی) کان مع دینه صاحب فلتة و بدعة.

ابن فورک مردتها، ذہبی نے کہا کہ ابن فورک دینداری کے باوجود بدعتی تھا اور غلطیاں مارتا تھا۔ اب فرما سیئے کہ اس قول کا ماخذ ہاتھ لگایا نہ؟ دنیوی زندگی کی طرح اولیاء ائمہ اطہار کو زندہ مانتا بدعتی کا کام ہے'۔

ائمہ اسلام کے گتاخ دیوبندی مولوی کی عبارت سے بیتو معلوم ہوگیا کہ حقیقی دنیاوی زندگی کے قول میں امام بی متفر داور موجد نہیں ہیں بلکہ انہوں نے اپنے متفد مین کی اتباع کرتے ہوئے بیقول اپنایا ہے تو مولوی اساعیل سلفی صاحب کا حضرت علامہ بی کوصرف اس لئے مطعون کرنا کہ بیقول صرف انہوں نے سب سے پہلے کہا کم علمی اور جہالت پر ببنی ہے۔

اب سوال پیدا ہوتا ہے کہ یہ حضرت علامہ ابن فورک کون ہیں؟ کیا واقعی مصنف ندائے حق کے کہنے کے مطابق بدعتی ہیں (معاذ اللہ) یا پھر سے العقید ہی نے مطابق بدعتی ہیں (معاذ اللہ) یا پھر سے العقید ہی نے مطابق بدعتی ہیں (معاذ اللہ) یا پھر سے العقید ہی نے مطابق بدی ہیں۔

دراصل دیوبندیوں وہابیوں کامعتزلیوں کی طرح بیخیال ہے کہ جوان کے غلط مسلک وفد بہب کوبیس مانتاوہ معاذ اللہ بدعتی ہے۔ جیسے معتزلہ اہل سنت کو بدعتی کہتے تھے۔ ملاحظہ فرمائیں تفسیر کشاف از زخشری معتزلی کہ کئی مقامات پراس نے اہلست کو اہل بدعت کے لقب سے پکارا ہے حتی کہ موجودہ معتزلہ (دیابنہ وہابیہ) بھی اہل سنت کو بدنام کرنے کے لئے اہل بدعت کا تاروالقب دیتے ہیں۔ ملاحظہ فرمائیں کہ اس دیوبندی مولوی نے صرف امام ابن فورک کو ہی

برعى نبيل كها بلكه يدلك الصاب كه:

''ہوسکتا ہے کہ بدعتی ابن فورک اور سکی کی کتابوں اور قسطلانی وشعرانی وابن حجر کمی جیسے غالی شم کے علماء......''

قارئین کرام! ملاحظہ فرمایا آپ نے کہ بیک جنبش قلم اس گتاخ وظالم مولوی نے کس طرح ملت اسلامیہ کی عظیم شخصیات کو غالی اور بدعتی لکھ مارا ہے۔ بچ ہے کہ آئینہ میں اپنی ہی صورت نظر آئی ہے۔ یہ خود بدعتی اور گتاخ ہیں اس لئے ان کو ہر بی شخص بدعتی نظر آتا ہے۔ اس لئے تو آج کل بدائل سنت و جماعت کو بدعتی کہتے ہیں لیکن بد مذہب کے کہنے ہے اگر کوئی بدعتی ہوتا تو سب سے پہلے معاذ اللہ صحابہ کرام ہوتے کیونکہ روافض حضرات صحابہ کرام کو بدعتی ہوتا تو سب سے پہلے معاذ اللہ صحابہ کرام ہوتے کیونکہ روافض حضرات صحابہ کرام کو بدعتی ہوتے ہیں ان کے بعد حضرات انکہ اربعہ اور بالخصوص امام اعظم ابو حفیفہ رحمۃ اللہ علیہ پر گئی جائل لوگوں نے بدعتی ہونے کا الزام لگایا۔ تو بدائل بدعت اور گمراہ فرقوں کی چال ہے اہلسنت و جائل لوگوں نے دیا ہی ہوتا ہی گراہی لوگوں تک پہنچاتے ہیں۔ اس بات کی اگر کسی کو دلیل وشہادت چاہئے تو زخشری معتز کی کی تفییر کشاف کا مطالعہ کرے اس نے ہر جگہ اہل سنت و دلیل وشہادت جا ہے تو زخشری معتز کی کی تفییر کشاف کا مطالعہ کرے اس نے ہر جگہ اہل سنت و جاعت کو اہل بدعت ہی لکھا ہے۔

ایک طرف به نیلوی صاحب بی جو که امام ابن فورک اور دیگر جلیل القدرائمه پربدعتی مونے کا فتوی لگارہے بیں اور دوسری طرف محدثین کی جماعت ہے جو کہ ان حضرات کی عظمت بیان کررہی ہے۔

جناب نیلوی صاحب کو جاہئے تھا کہ وہ امام ابن فورک کے بارے میں امام ذہبی کا مقولہ "صاحب فلتة وبدعة" کوامام تاج الدین بکی کی طبقات سے نقل کرتے اورا گراس قول کوامام تاج الدین بکی کی طبقات سے نقل کیا ہے تو پھرامام بکی کی اپنی عبارت اوراس قول کارد جوامام بکی نے کیا ہے وہ بھی نقل کرتے لیکن ایسانہیں کیا۔ کیوں؟

آخر کھاتو ہے جس کی پردہ داری ہے

امام ابن فورک کون ہیں اور امام دہمی نے ان کے بارے میں بیالفاظ کیوں کمے ہیں؟

اسسلىلەمىن حضرت امام ابن عساكرصاحب تارىخ دمشق محدث شام فرماتے ہيں:

محمد بن الحسن فورك الاديب المتكلم الاصولي الواعظ النحوى ابو بكر الاصبهاني اقام او لا بالعراق الى ان درس بها على مذهب الاشعرى ثم لـما ورد الرى سعت بـه الـمبتدعة فعقد ابو محمد عبدالله بن محمد ثقفي مجلساً في مسجد رجا و جمع اهل السنة و تقد منا الى الامير ناصر الدولة ابى الحسن محمد بن ابراهيم والتمسنا منه المراسلة في توجيهه الى نيشابور ففعل و ورد نیشابور فبنی له الدار و المدرسة من خانکاه ابی الحسن البوشنجي واحيا الله تعالى به في بلدنا انواعاً من العلوم لما استوطنا و ظهرت بركته على جماعة من المتفقهة . كان الاستاذ او حدوقته ابو على الحسن بن. على الدقاق يعقد المجلس ويدعو للحاضرين والغائبين من اعيان البلد وائمتهم فقيل له قد نسيت ابن فورك و لم تدع له فقال ابو على كيف ادعو لـه و كنت اقسم على الله البارحة بايمانه ان يشفى علّتي وكان به وجع البطن تلك الليلة... قال عبدالغفار بن اسماعيل: محمد بن الحسن بن فورك ابو بكر بلغ تصانيفه في اصول الدين و اصول الفقه و معاني القرآن قريباً من المائة . وكان شديد الردعلي اصحاب ابي عبد الله (الكرام) و لما عادمن غزنة سم في الطريق و مضى الى رحمة الله ونقل الى نيشابور و دفن بالحيرة و مشهده اليوم ظاهر ليستشفي به و يجاب الدعاء عنده.

(تبین کذب المفتری فیمانسب الامام ابی الحسن الاشعری سلالا بن عساکر)
محمد بن حسن بن فورک ادیب متعلم اصولی واعظنوی ابو بکر اصبها نی پہلے بیع واق میں تقیم عظم ، یہاں تک کہ فد بب امام اشعری پر درس دیا چھر جب رے میں وارد ہوئے تو بدعقیدہ لوگوں نے آپ کی بدگوئی کی تو ابومحم عبد اللہ بن محمد تقفی نے مسجد رجا میں ایک مجلس منعقد کی اور المسست کوجمع کیا اور ہم امیر ناصر الدولہ ابوحسن محمد بن ابر اہیم کے یاس گئے اور اس سے التماس کیا

کہ اس کو نمیٹا بور بھیج دیا جائے تو اس نے ایبا ہی کیا توان کے لئے ابوالحن بوسجی کی خانقاہ میں محمر اور مدرسہ بنا دیا گیا تو اللہ تعالیٰ نے ان کے سبب ہمارے شہر میں کئی قتم کے علوم کو زندہ کیا جب سے آپ وہاں سکونت پذیر ہوئے تو فقہا کی جماعت پران کی برکت ظاہر ہوئی اور اپنے وقت کے یکنا حضرت ابوعلی حسن بن علی الد قاق مجلس منعقد فرماتے تھے اور شہر کے تمام حاضرین و غائبین بزرگوں اوراماموں کے حق میں دعا فرماتے تھے تو ان سے کہا گیا کہ آپ ابن فورک کو بھول گئے ہیں تو حضرت ابولل نے فر مایا میں ان کے لئے کیسے دعا مانگوں ان کی شان تو رہے کہ گذشتہ رات میں نے ان کے ایمان کی اللہ کوشم دے کر دعا کی کہوہ میری بیاری سے مجھے شفا دے اور اس رات آپ کے بیٹ میں تکلیف تھی۔امام عبد الغفار بن اساعیل نے فرمایا محمد بن حسن بن فورك كي اصول فقه اصول دين اورمعا في قرآن مين تقريباً سوم واتصانف بين اورآپ ابوعبدالله الكرام (بوعتی فرقه كراميه كے بانی) كے مانے والوں كاخوب روفر ماتے تھے، جب غزنی ہے لوٹے تو راستہ میں آپ کوز ہر دیدیا گیا تو شہید ہوگئے، پھران کونیٹا پورمنتقل کیا گیا اور جیرہ میں دفن کیا گیا، آج کل ان کا مزار مشہور ہے وہاں سے شفاحاصل ہوتی ہے اور اس کے قریب دعا قبول ہوتی ہے۔

امام الحافظ عبد الحق بن عبد الرحمن الثنيلي (م٥٨٣) فرماتے ہيں: و كان من الصالحين المجتهدين. (كتاب العاقبة ص٩٨٩ بيروت) اور وہ اوليائے مجتمدين ميں سے تھے۔

اس عبارت کو جناب نیلوی صاحب اوران کے حواری بار بار پڑھیں اورغور وفکر کریں

کہ ایسافخص جوساری عمراہل بدعت کے ساتھ ملک حقہ کی حقانیت کے ثبوت کے لئے مناظر ہے کرتار ہا ہووہ بدعتی ہوسکتا ہے اور کیا کسی بدعتی کے صدقے اللہ علوم کوزندہ کرتا ہے اور کیا اس وقت کے تمام اہل سنت ایک بدعتی کی عزت کے لئے اکشے ہوکر التجا والتماس کررہے تھے جبکہ بدعتی کی عزت کرنا حرام ہے اور کیا اپنے وقت کے فوٹ وقطب اور ولی کامل حضرت امام ابوعلی الدقاق ایک بدعتی کے صدقے اللہ سے شفاء کی دعاما تگ رہے ہیں۔

امام ابن عساکر، امام ذہبی، ابن خلکان، عبدالغافر، امام تاج الدین سکی اور امام قشیری بیتمام جو کہدرہے ہیں کہ ان کی قبر کے طفیل بارش طلب کی جاتی ہے اور یوں دعا قبول ہوتی ہے تو کیا پیسب بھی بدعتی بلکہ معاذ اللہ مشرک تھہر ہے اور ایک بدعتی کی قبر پراتنا فیض اور اللہ کی رحمت کیسے نازل ہور ہی ہے۔

اصل میں بات بیہ کہ امام ابن فورک ند مباً اشعری تھے جیسا کہ ابن عساکر کے حوالے سے گذر ااور امام ذہبی نے خود کھا ہے کہ: قلت کان اشعریا راسا فی فن الکلام، اخذ عن ابی الحسن الباهلی صاحب الاشعری.

میں (ذہبی) کہتا ہوں کہ ابن فورک اشعری تھااور فن کلام میں عظیم تھا اس نے بیہ نہ نہا ما ہوں کہ ابن فورک اشعری تھا اس نے بیہ نہ نہا ہوں کے شاگر دابوالحن با بلی سے اخذ کیا ہے۔
(سیراعلام النبلا ۲:۱۲ الالذہبی)

اب جب کہ ثابت ہو چکا کہ امام ابن فورک عقیدۃ اشعری ہے اور ندہ با حنی ہے (جیسا کہ ابن قاسم قطلو بغانے لکھا) تو اس لئے امام ذہبی کا ان کے بارے میں صاحب فلتہ وبدعۃ کہنا کوئی حیثیت نہیں رکھتا۔ کیونکہ امام ذہبی اشاعرہ کے بارے میں بڑے ہخت تھے وہ خود حنبلی تھے اس لئے امام تاج الدین بکی نے امام ذہبی کے بارے میں ارشاد فر مایا، اور کیا خوب فرمایا کہ:

فالذهبي رحمه الله تعالىٰ عليه متعصب جلد و هو شيخنا و له علينا حقوق الا ان حق الله مقدم على حقه و الذي نقول انه لا ينبغي ان يسمع كلامه

فى حنفى و لا شافعى و لا توخذ تراجمهم من كتبه فانه يتعصب عليهم كثيرا. (طبقات الثافعية الكبرى ١٩١٠)

پس امام ذہبی متعصب اور جلد بازیں حالانکہ وہ ہمارے استادیں اور ان کے ہم پر کئی حقوق ہیں امام ذہبی متعصب اور جلد بازیں حالانکہ وہ ہمارے استادیں اللہ کا حقوق ہیں کہان کا کلام نہ تو حفق کے بارے میں اور نہ ہی شافعی کے بارے میں لینا جا جئے اور نہ ہی ان کی کتب سے ان کے بارے میں ترجمہ اخذ کرنا جا ہے کیونکہ ان کے ساتھ امام ذہبی کا تعصب بہت زیادہ ہے۔

اور اس بات میں امام تاج الدین السبکی الیے نہیں ہیں بلکہ آپ کی اس بات کی صدافت میں کئی اور محد ثین علماء بھی امام ذہبی کے بارے میں اسی طرح کے خیالات کا اظہار فرماتے ہیں،ملاحظ فرمائیں:

حضرت امام الحافظ صلاح الدين خليل بن كيكلدى علائي (م ٥٥١ه) فرماتے ہيں:

لایشک فی دینه و ورجه و تحریه فیما یقوله فی الناس قال انه غلب علیه مذهب الاثبات و منافرة التاویل والغفلة عن التنزیه حتی اثر ذلک فی طبعه انتجرافا شدیداً عن اهل التنزیهة و میلا قویا الی اهل الاثبات فاذا ترجم واحدا منهم یطنب فی وصفه بجمیع ماقیل فیه من المحاسن و یبالغ فی وصفه و یتغافل عن غلطاته ویتاؤل له ما امکن و اذا ذکر احدا من الطرف الآخر کامام الحرمین و الغزالی و نحوهما لایبالغ فی وصفه و یکثر من قول من طعن فیه و یعیدذکره و یبدیه و یعتقده دینا و هو لا یشعر و یعرض من محاسنهم الطافحة فلا یستوعبها و اذا ظفر لاحد منهم بغلطة ذکرها.

(الاعلان بالتوبيخ ص٥ كلسخاوي)

امام ذہبی کی دیانت تقوی آور دوسروں کی بابت رائے زنی میں ان کی احتیاط مسلم ہے اور کہا (العلائی نے ) کہان پر فد جب اثبات کا غلبہ ہے۔ تاویل سے ان کونفرت ہے اور تنزیہ کا

بہت کم لحاظ کرتے ہیں۔اس کا اثریہ ہے کہ وہ اہل تنزیبہ سے تحت برگشتہ ہیں اور اہل اثبات کی طرف بہت زیادہ جھے رہتے ہیں۔ جب اہل اثبات میں سے کسی کی سوانح کھتے ہیں تو حکایت در از کرتے ہیں اور اس کی خوبیوں کی بابت جو کچھ کسی نے کہا ہوسب بیان کر کے اس کی تعریف میں مبالغ سے کام لیتے ہیں۔ساتھ ہی اس کی غلطیوں کی تاویل پیش کرتے ہیں۔اس کے بر عکس جب دوسر نے فریق (اہل تنزیبہ) میں سے کسی کا ذکر کرتے ہیں جیسے امام الحرمین اور امام غزالی وغیر ہما تو زیادہ تعریف نہیں کرتے اور بیش تروہ اقوال نقل کرتے ہیں جس سے ان پرطعن ہو پھر ان باتوں کو بار بار دہراتے ہیں اس کو وہ وین سمجھتے ہیں اور بالکل شعور کھو بیٹھے ہیں۔ ان لوگوں کی نمایاں خوبیوں سے صرف نظر کر لیتے ہیں اور تمام کو نہیں بیان کرتے۔البتہ جہاں کسی کی غططی ہاتھ آئی فورا نا مک دیتے ہیں۔

تواس کا مطلب ہے کہ امام ذہبی کی عزت وکرامت و دیانت اپنی جگہ سلم ہے لیکن جب وہ کسی اشعری کے بارے میں ردوقدح کریں تو پھر دیگر ائمہ کے اقوال کے طرف رجوع کرنا چاہئے اوراگر دوسرے ائمہ ان کے مخالف ہوں تو پھر امام ذہبی کی اس بات اور جرح کورد کردینا چاہئے جیسا کہ امام ابن فورک کے بارے میں ہے۔

اور پھرامام ذہبی نے بیصرف ابن حزم کے بیان پراعماد کرتے ہوئے کہد دیا ہے حالانکہ وہ الزامات جو کہ ابن خرم امام ابن فورک پڑلگاتے ہیں وہ ان سے صاف بری ہیں جیسا کہ تاج الدین بکی نے طبقات میں بیان فرمایا ہے اور جہاں تک ابن حزم کا تعلق کمے تو اس کے بارے میں امام تاج الدین بکی لکھتے ہیں:

ابن حزم لايدرى مذهب الاشعرية ولا يفرق بينهم و بين الجهمية لجهل. (طبقات السبك ٥٦:٣٥ بيروت)

ابن حزم مذہب اعتعری کو بالکل نہیں جانتا اور جہالت کی وجہ سے وہ اشاعرہ اور جہمیہ میں فرق نہیں کرتا۔

## امام ابن ججر کی فرماتے ہیں:

و من ثم قال المحققون انه لا يقام له وزن و لا ينظر لكلامه و لا يعول على حلافه اى فانه ليس مراعيا للادلة بل لما رآه هواه و غلب عليه من عدم تحريه و تقواه و مبالغة في سب العلماء.

(كف الرعاع عن محرمات اللهوالسماع ص ١١٠)

اورای کے محققین نے فرمایا کہ ابن حزم کے کلام کا کوئی وزن نہیں اور نہ ہی اس کے کلام کود یکھنا چاہئے اور نہ ہی اس کی مخالفت کا اعتبار کرنا چاہئے اس لئے کہ وہ ولائل کی رعایت نہیں کرتا۔ بلکہ اس پراس کی خواہش نفس غالب آگئ اس کے غلط اور ضیح میں فرق نہ کرنے اور صاحب تقوی نہ ہونے اور علماء کی شان میں گتاخی اور عیب جوئی کرنے کی وجہ سے اس پر دنیا ما حب تقوی نہ ہوئے غالب آگئ اللہ تعالیٰ ہمیں اس قتم کے احوال سے بچائے۔

مزید لکھتے ہیں: ان العلما لا یقیمون لابن حزم و اصحابه و ذناً. (ص٢١٥)

که علاء کرام ابن حزم اوراس کے ساتھیوں کی سی رائے کوکوئی و زن نہیں دیتے۔

میتو ابن حزم کے بارے میں مختصر ساکلام تھا اوریہ اس لئے قتل کیا کیونکہ امام ذہبی کوغلط فہمی اس کے کلام سے ہوئی تھی جیسا کہ امام ذہبی نے خود تحریر کیا ہے کہ:

و قبال ابن حزم: كان يقول: ان روح رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم قد بطلت وقد تلاثت و ما هي في الجنة. (سيرالاعلام النيلاء ٢١٢:١٢)

ابن حزم نے کہا کہ ابن فورک کہتا ہے کہ رسول اللہ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی روح پاک فناہ و چکی ہےاور وہ جنت میں بھی نہیں ہے۔

اب آئیں امام ذہبی کی اصل عبارت کی طرف تو اس میں امام ذہبی کی عبارت متناقض ہے جبیبا کہ

امام تاج الدين سكى فرماتے ہيں:

و الله المن ابن فورك حير من ابن حزم و اجل واحسن نحلة.

(طبقات ۴:۳۵ بیروت)

امام ذہبی نے فرمایا کہ امام ابن فورک ابن حزم سے بہتر ہے اور اس سے برد ااور اچھا عالم ہے۔

مزيدلكھتے ہيں:

واما قول شيخنا النهبي انه مع دينه صاحب فلتة وبدعة فكلام متهافت فانه يشهد بالصلاح والدين لمن يقضى عليه بالبدعة ثم ليت شعرى ما الذي يعنى بالفلتة فان كانت قيامه في الحق كما نعتقد نحن فيه فتلك من الدين فان كانت في الباطل فهي تنافي الدين و اما حكمه بان ابن فورك خير من إبن حزم فهذا التفضيل امره الى الله تعالى و نقول شيخنا ان كنت تعتقد فيه ما حكمه من انقطاع الرسالة فلا خير فيه البتة و الا فلم لا نبهت على ان ذلك مكذوب عليه لئلا يغتر به.

(طبقات الشافعيه الكبرى ٥٥:٣ كالمتاج السبكي طبع جديد ١٣٣٠)

ذہبی کا کہنا ہے کہ وہ باوجود دیندار ہونے کہ تگ نظر اور بدئی تھے تو ذہبی کا یہ کلام متضاد
ہے اس لئے کہ وہ اس شخص کے بارے میں صلاح ودین کی شہادت و رہے ہیں کہ جس پرخود
ہی بدعت کی تہمت لگارہے ہیں۔ میر کی مجھ میں یہ بات نہیں آئی کہ اس تگ نظری (فلعہ ) ہے کیا
مرادہ اگر توضیح تق کے لئے ہے جیسا کہ ہم اس کا اعتقاد رکھتے ہیں تو یہ فلیہ دین میں سے (جو
کہ سے ہمتر ہے تو اس تفضیل کا معاملہ اللہ کے سپر دہے۔ اور ہم اپ شخ ( ذہبی سے پوچھتے
ہیں کہ اگر آپ کا اعتقاد این فورک کے بارے میں وہی ہے جس کی آپ نے حکایت کی ہے ( کہ
ہیں کہ اگر آپ کا اعتقاد این فورک کے بارے میں وہی ہے جس کی آپ نے حکایت کی ہے ( کہ
ہیں کہ اگر آپ کا اعتقاد این فورک کے بارے میں وہی ہو چکی تو اس ( ابن فورک ) میں قطعا کوئی
ہیمل کی دسالت منقطع ہو چکی تو اس ( ابن فورک ) میں قطعا کوئی
ہیملائی و بہتری نہیں ہے اور اگر ان کا می عقیدہ نہیں تو آپ نے اس بات پر تنبیہ کیوں نہیں کی کہ یہ
ہیملائی و بہتری نہیں ہے اور اگر ان کا می عقیدہ نہیں تو آپ نے اس بات پر تنبیہ کیوں نہیں کی کہ یہ
ابن فورک پر جھوٹ با ندھا گیا ہے تا کہ لوگ اس سے دھو کہ میں نہ پر ہیں۔

مسئله حيات الانبياءا ورعلمائے ديوبند

ہرمسکلہ کی طرح اس مسکلہ میں بھی علمائے دیو بند دوگر وہوں میں تقشیم ہیں۔اور یہ عجیب اتفاق ہے کہ دونوں گروہ اینے متفقہ اسلاف کواینے اپنے حامی اور اپنا ہم مسلک ثابت کرتے ہیں اور مزید عجیب بات سے کہ دیو بندیوں کے بروں کی عبارات واقعتّا اتنی متضاد ہیں کہ آ دمی حیران رہ جاتا ہے کہ کیا گور کھ دھندہ ہے۔ایک گروہ عقیدہ حیاۃ النبی کوشرک اکبر بتا تا ہے تو دوسرا ای کوعین جزوایمان بتار ہاہے۔اصل میں بیاللہ جل مجدہ الکریم کاان لوگوں سے انتقام ہے کہان لوگوں نے عشاق رسول صلی اللہ تعالی علیہ وسلم یعنی اہل سنت کو ناروا طور پرمشرک کہا تو اللہ تعالی نے ایسے لوگ بیدا کردیئے جوان کومشرک کہیں۔ سچ کہتے ہیں خدا کی لائھی بے آواز ہوتی ہے۔ اور مزے کی بات بیہ ہے کہ آپس میں بدعتی ،مشرک، گتاخ سبھی فتووں کا تبادلہ ہور ہاہے۔لیکن ا کابرین دیوبند جاہے وہ حیات جسمانی دنیوی کے قائل ہوں یا منکر وہ اپنی جگہ برولی اللہ سے ہوئے ہیں نہ بدعتی نہ شرک اور نہ ہی گتاخ رسول ۔توان تمام رویوں سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کا یہ اختلاف محض دکھاوا ہے کہ اگر کوئی خوش عقیدہ مخص ملے تو اس کو گمراہ کرنے کے لئے ایک گروہ کھ اہوجائے دیکھیں جی ہم تو حیات الانبیاء کے قائل ہیں اورا گرکوئی زاہد خشک دستیاب ہوتو اس كودوسرا كروب كي كدريكهي جي جم تو توحيد مين است پخته بين كه انبيائ كرام كوجهي عام مردون کی صف میں شامل کرتے ہیں (معاذ اللہ) جیسے بیلوگ سیای طور پر ہمیشہ دوگروپوں میں تقسیم رہتے ہیں۔ایک حکومت وقت کے حق میں دوسرا حکومت کے خلاف تا کہ ہر طرف سے دنیاوی فائدہ حاصل کیا جاسکے۔ چونکہ بیلوگ انگریز کے بروردہ ہیں اس لئے اس کی حال چل رہے ہیں۔ بھی یا کتان بننے کے خلاف تھے صرف چندیا کتان کے حق میں تھے تا کہ اگر بن جائے تو ولاں سے فائدہ، نہ بنے تو ہندوخوش۔اوران سے فائدہ حاصل کریں گے۔اور تاریخ بتارہی ہے کہان لوگوں نے اسی طرح دنیا دی فوائد حاصل کئے ہیں۔

ببرحال بہاں کھ علائے دیوبند کے حوالے صرف اس لئے پیش کر رہے ہیں کہ الحمداللہ حق اہل سنت کی سیائی ظاہر ہوجائے کیونکہ شلمشہور کہ الفصل ما شہدت به

الإعدآء

### علمائے دیوبند کے تیس بزرگوں کافتوی:

عندنا و عند مشائخنا حضرة الرسالة صلى الله تعالىٰ عليه وسلم حيى في قبره الشريف وحيوته صلى الله تعالىٰ عليه وسلم دنيوية من غير تكليف وهي مختصة به صلى الله تعالىٰ عليه وسلم و بجميع الانبياء صلوات الله عليهم والشهداء برزخية كما هي حاصلة لسائر المؤمنين بل لجميع الناس فثبت بهذا ان حياته دنيوية برزخية لكونها في عالم البرزخ\_

(المهند على الفندص ٢٨)

ہمارے نزدیک اور ہمارے مشائخ کے نزدیک حضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنی قبرمبارک میں زندہ ہیں اور آپ کی حیات دنیوی ہے دنیا کی ہے ہلا مکلف ہونے کے اور بید حیات مخصوص ہے آنخضرت اور تمام انبیاء کیہم السلام اور شہداء کے ساتھ برزخی نہیں ہے جو حاصل ہے تمام مسلمانوں بلکہ سب آ دمیوں کو .... پس اس سے ثابت ہوا کہ حضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی حیات دنیوی ہے اور اس معنی کو برزخی بھی ہے کہ عالم برزخ میں حاصل ہے۔ اور جناب مولوی حسین احمہ ٹانڈوی (مدنی ) نے لکھا ہے:

'' آپ کی حیات نہ صرف روحانی ہے جو کہ عام مؤمنین وشہداء کو حاصل ہے بلکہ جسمانی بھی اوراز قبیل حیات دنیوی بلکہ بہت وجوہ سے اس سے قوی ترہے'۔ جسمانی بھی اوراز قبیل حیات دنیوی بلکہ بہت وجوہ سے اس سے قوی ترہے'۔ ( مکتوبات شیخ الاسلام ۱۵۳۱)

جناب مولوی محرا در لیس کا ندهلوی صاحب نے لکھاہے:

" تمام اہل سنت و جماعت کا اجماعی عقیدہ ہے کہ حضرات انبیائے کرام علیہم الصلوة والسلام وفات کے بعد اپنی قبرول میں زندہ ہیں اور نماز وعبادات میں مشغول ہیں اور حضرات انبیائے کرام علیہم الصلوة والسلام کی بیرزخی حیات اگر چہم کومسوں نہیں ہوتی لیکن بلاشبہ بیہ حیات حیات حی اور جسمانی ہے۔ " (حیات نبوی ص۲)

مولوی شبیراحم عثانی نے لکھاہے:

ان النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم حيى كما تقرر وانه يصلى فى قبره باذان واقامة.

(فق المهم شرح مسلم ۱۹:۳۳)

ہے شک نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم زندہ ہیں اور اپنی قبر منور میں اذان وا قامت کے ساتھ نماز اوا فر ماتے ہیں۔

دوسرى جگهانهى نے لکھا ہے: و دلت النصوص الصحيحة على حياة الانبيآء عليهم الصلوة والسلام كما سيأتى. (في المهم ١٠٥١)

نصوص صححہ اس چیز پر دلالت کرتے ہیں کہ حضرات انبیائے کرام زندہ ہیں جسیا کہ عنقریب بیان ہوگا۔

مولوی خلیل احرسهار نپوری نے لکھاہے:

ان النبى صلى الله تعالى عليه وسلم حيى في قبره كما ان الانبياء عليهم الصلوة والسلام احياء في قبورهم.

(بذل الحجود (1:21)

بے شک نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنی قبر منور میں زندہ ہیں جس طرح کہ دیگر تمام انبیاء کیہم الصلو ۃ والسلام اپنی قبور میں زندہ ہیں۔ مفتی عزیز الرحمٰن صاحب نے لکھا:

"اورانبیائے کرام علیہم السلام کی حیات خصوصاً آنخضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی حیات خصوصاً آنخضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی حیات شہدا کی حیات سے افضل واعلیٰ ہے۔" ( فقاوی دارالعلوم مدل وکمل ۱۵:۱۵) مولوی احمد رضا بجنوری صاحب انوارالباری نے لکھا:

" یہاں ایک مخضر ضروری اشارہ یہ بھی کردینا مناسب ہے کہ علامہ تقی الدین بھی رحمة اللہ علیہ وسلم کا اللہ علیہ وسلم کا اللہ علیہ وسلم کا اللہ علیہ وسلم کا میں درا مام الحرمین کی میتحقیق نقل کی کہ حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا اللہ علیہ وسلم کا اللہ علیہ وسلم کا میں رہا اور دوسری طرف موت کو بھی ماننا ضروری ہے بوجہ واللہ علیہ وسلم کا میں رہا اور دوسری طرف موت کو بھی ماننا ضروری ہے بوجہ

نصوص قرآنی واحادیث تو اشکال پیش آیا که موت تسلیم کر لینے پرتو انتقال ملک وغیرہ احکام ثابت ہوں گے۔' تو علامه موصوف نے اس اشکال کواس طرح رفع کیا کہ حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی موت غیر مستمر ہے اور انتقال ملک وغیرہ کے احکام مشروط ہیں موت مستمر کے ساتھ (نہ کہ موت آنی کے ساتھ)

آنی کے ساتھ)

جناب مولوی انورشاه کشمیری سے مولوی احمد رضا بجنوری نقل کرتے ہیں:

درس بخارى شريف مس باب "نفقه نساء النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم بعد وفاته" يرفر ماياكه:

"انبیائے کرام اپنی قبور میں احیاء ہیں اس کئے لامحالہ از واج مطہرات کونفقہ خدا کے مال یعنی بیت المال سے جاری رہا۔"
مال یعنی بیت المال سے جاری رہا۔"
مانی دارالعلوم دیو بندمولوی قاسم نا نوتو کی اور مسئلہ حیات النبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم:

مولوی محمد قاسم نا نوتوی کے عقیدہ حیات النبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے بارے میں ابنائے دیو بند خود مخصے کی حالت میں ہیں اور حقیقتاً دیو بندیوں کے دونوں گروہ نا نوتوی صاحب کے عقیدہ حیات النبی کے خالف ہیں: اصل میں دیو بندیوں کے عقائد عام طور پر قتی ہوتے ہیں جیسا دَورد یکھاوییا عقیدہ بنالیا۔

جب امام المل سنت مجد ددین و ملت مولانا الشاه احد رضا خال واضل بریلوی رحمة الله علیه نے مولوی اساعیل دہلوی کی عبارات پرمواخذه فر مایا اور دیگر کفریہ عبارات کے تحت علاء حرمین شریفین سے (حسام الحرمین) نامی فتوی حاصل کیا تو ابنائے دیوبند میں تصلیلی مچ گئی اور رافضیوں کی طرح چند مجتهدین نے بیٹھ کر نے عقائد تر تیب دیئے اور حقیقت میں امام اہل سنت کی تائید کردی کہ جوعقا کدانہوں نے ہماری (دیوبندیوں) کی طرف منسوب کے کہیں وہ ہمارے نہیں ہیں۔ ہمارے (نئے) عقائد یہ ہیں اور ملہ کے حرمین کے سامنے المہند نامی کتا بچہ کے ذریعہ عقائد کہ کھر کا نئر حاصل کی۔

انہیں عقائد میں سے ایک مسئلہ حیات النبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا تھا جبکہ ایک مسئلہ محمد بن عبد الو ہاب نجدی کے متعلق تھا۔ پرانا عقیدہ تو یہی تھا کہ معاذ اللہ ''میں بھی ایک دن مرکزمٹی میں ملنے والا ہوں'' (تقویۃ الا بمان)

لین علائے حرمین کے سامنے بالکل اس کے الٹ لکھ کرتائیدی فتوی حاصل کرلیا۔
اس طرح چونکہ اس وقت حرمین شریفین کی خادمی اہل سنت کے پاس تھی اور وہ علائے اہل سنت نجد یوں کے سخت مخالف تصاس لئے انہوں نے علائے دیو بند سے محمد بن عبد الوہاب نجدی کے بارے میں سوال کیا۔ وہ سوال اور اس کا جواب قارئین کی ذوق طبع کیلئے درج کر دہا ہوں تاکہ قارئین کومعلوم ہوجائے کہ یہ حضرات کس طرح اپنے عقائد واقوال وقت کے مطابق ڈھالتے اور بدلتے ہیں۔

السوال الثاني عشر:

قد كان محمد بن عبد الوهاب النجدى يستحل دماء المسلمين واموالهم و اعراضهم كان ينسب الناس كلهم الى الشرك و يسب السلف فكيف ترون ذلك وهل تجوزون تكفير السلف والمسلمين واهل القبلةام كيف مشربكم.

بإر بوال سوال:

محربن عبدالوہاب نجدی حلال سمجھتا تھا مسلمانوں کے خون اور ان کے مال اور آبرواور تمام لوگوں کومنسوب کرتا تھا اس کے بارے تمام لوگوں کومنسوب کرتا تھا اس کے بارے میں تمہاری کیارائے ہے اور کیا سلف اور اہل قبلہ کی تکفیر کوتم جائز سمجھتے ہویا کیا مشرب ہے تمہارا؟ الجواب:

الحكم عندنا فيهم ما قال صاحب الدر المختار وخوارج هم قوم لهم منعة خرجوا عليه بتاويل يرون انه على باطل كفروا معصية توجب قتاله بتاويلهم يستحلون دمائنا واموالنا ويسبون نسائنا الى ان قال وحكمهم البغاة

ثم قال فكفر هم لكونه عن تاويل و ان كان باطلا وقال الشامى فى حاشيته كما وقع فى زماننا فى اتباع عبدالوهاب الذين خرجوا من نجد وتغلبوا على الحرمين و كانوا ينتحلون ؟ مذهب الحنابلة لكنهم اعتقدوا انهم هم المسلمون وان من خالف اعتقادهم بذلك قتل اهل السنة و قل علمائهم حتى كسر الله شوكتهم.

(المهندعلى المفند٣١٣٣٣)

ہمارے بزدیب ان کا تھم وہی ہے جوصا حب در مختار نے فرمایا ہے اور خوارج کی ایک جماعت ہے شوکت والی جنہوں نے امام پر چڑھائی کی تھی اس تاویل سے کہ امام کو باطل یعنی کفریا ایکی معصیت کا مرتکب بیجھتے تھے جو قال کو واجب کرتی ہے۔ اس تاویل سے لوگ ہمارے جان ومال کو حلال سیجھتے اور ہماری عور توں کو قیدی بناتے ہیں آگے فرماتے ہیں ان کا تھم باغیوں کا ہے اور پھر یہ بھی فرمایا کہ ہم ان کی تکفیر صرف اس لئے نہیں کرتے کہ یہ فعل تاویل سے ہا گرچہ باطل ہی سبی اور علامہ شامی نے اس کے حاشے ہیں فرمایا ہے : جیسا کہ ہمارے زمان کی تعقیدہ بوئے اپنی بن عبد الو باب ) کے تابعین سے سرز دہوا کہ نجد سے نکل کرح مین شریفین پر متغلب ہوئے اپنی من عبد الو باب ) کے تابعین سے سرز دہوا کہ نجد سے نکل کرح مین شریفین پر متغلب ہوئے اپنی کے خلاف ہو وہ مشرک ہے اور اس کا عقیدہ یہ تھا کہ بس وہی مسلمان ہیں اور جوان کے عقیدہ کے خلاف ہو وہ مشرک ہے اور اسی بنا پر انہوں نے اہل سنت وعلمائے اہل سنت کا قل مباح سمجھ کے خلاف ہو وہ مشرک ہے اور اسی بنا پر انہوں نے اہل سنت وعلمائے اہل سنت کا قل مباح سمجھ کے ملاقا۔ یہاں تک کہ اللہ نے ان کی شوکت تو ٹر دی۔

بیعلائے دیوبند کامتفق علیہ فیصلہ اس وقت تھا جبہ نجدیوں کی شوکت اللہ تعالیٰ نے تو ڑ دی تھی گر شوئی قسمت کہ ملت اسلامیہ کے ازلی دشمن یہود ونصار کی کی مدداور ملی بھگت کے ساتھ جب نجدی ظلماً حرمین طیبین پر قابض ہو گئے تو ادھرا بنائے دیابنہ نے بھی ابنا مسلک و فیصلہ تبدیل کرلیا۔ اب شاید بی کوئی دیوبندی ہوگا جو کہ نجدیوں کے خلاف ہوگا بلکہ اب عقیدہ و فیصلہ کیا ہے تو اس سلسلہ میں دیکھئے کہ دیابنہ کے امام وقت کیا تحریر فرماتے ہیں:

''محمد بن عبدالوہاب نجدی اور ان کے پیروکارمسلکا حنبلی ہیں جومقلدین ہی کا ایک فرقہ ہیں۔ حافظ ابن تیمیہ اور حافظ ابن القیم کی تحقیق پر اعتماد کرتے ہیں اور ان کواپنا بیشوانسلیم کرتے ہوئے ان کی کتابوں کی خوب نشر واشاعت کرتے ہیں۔ محمد بن عبد الوہاب باوجود هنبلی ہونے کے سطی ذہن کے آدمی تھاور تو حیدوسنت کے خوب دائی تھے۔ ان سے وقی مسلحت کے پیش نظر کچھ وامی غلطیاں سرز دہو چکی تھیں جن کی وجہ سے وہ عوام میں خاصے بدنام ہو چکے تھے۔ اور علامہ شامی اور حضرت مدنی جیسے بزرگ بھی اس سے متاثر ہوئے بغیر ندرہ سکے کیکن ان کے بارے میں صحیح نظریہ وہی ہے جو علامہ آلوی اور حضرت گنگوہی کا ہے ولتفصیل مقام آخر انگریز بان کواپنی سیاسی بقائے لئے آئیس بہت بدنام کیا"۔ (تسکین الصدور ص ۲۲۲)

اور جناب رشید احمر گنگوہی صاحب کا اس بارے میں کیا نظریہ تھا جس کی طرف صاحب تسکین الصدور نے اشارہ کیا تو وہ بھی دیکھ لیں۔وہ کہتے ہیں:

''محمد بن عبدالوہاب کے مقتد یوں کو وہائی کہتے ہیں جن کے عقا کدعمدہ تھے اور مذہب ان کا صبلی تھا۔البتہ ان کے مزاج میں شدت تھی مگر وہ اوران کے مقتدی اچھے ہیں۔' (فقاوی رشیدیہ سے ۲۳۵)

بہر حال جملہ معترضہ کے طور پر بیا ایک نمونہ ہے کہ علمائے دیو بند نظریۂ ضرورت کے تحت اپنے نظریات وعقا کد تبدیل کرتے رہتے ہیں اور عام طور پر افراط وتفریط کا شکار ہوجاتے ہیں جس کے ثبوت کے لئے حضرت علامہ ارشد القادری صاحب کی بے نظیر تصنیف '' زلزلہ'' کامطالعہ فیدے۔

ای افراط وتفریط کے مسائل میں ایک مسئلہ ' حیاۃ الانبیاء کیہم الصلوۃ والسلام' بھی ہے۔ کچھ دیوبندی حضرات تو برزخی زندگی کے بھی قائل نہیں ہیں لیعنی جم اقدس کے ساتھ روح کا بالکل تعلق مانے ہی نہیں اور کچھ قبر میں حقیقی دنیاوی زندگی کے قائل ہیں اوران دونوں گروہوں کے برعکس بانی دارالعلوم دیوبند جناب مولوی قاسم نا نوتوی صاحب آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی وفات کے بی منکر ہیں اور وہ کہتے ہیں کہ آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم پر ایک آن کے لئے بھی دفات کے بی منکر ہیں اور وہ کہتے ہیں کہ آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم پر ایک آن کے لئے بھی دفات کے بی منکر ہیں اور وہ کہتے ہیں کہ آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم پر ایک آن کے لئے بھی دفات کے بی منکر ہیں اور وہ کہتے ہیں کہ آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم پر ایک آن کے لئے بھی دفات کے بی منکر ہیں اور آپ کی روح مقد سے کا جسد اقد سے اخراج ہوا بی نہیں۔

جناب قاسم نا نوتوی نے تحریر کیا:

"ارواح انبیائے کرام علیم السلام کا اخراج نہیں ہوتا۔ فقط مثل نور اور چراغ اطراف وجوانب سے قبض کر لیتے ہیں اور سوا ان کے اور ول کی ارواح کو خارج کردیتے ہیں اور اسلئے ساع انبیاء علیم السلام بعد وفات زیادہ قرین قیاس ہے۔ اور اسی لئے ان کی زیارت بعد وفات بھی ایسی ہی ہے۔ اور اسی لئے ان کی زیارت بعد وفات بھی ایسی ہی ہے۔ جیسے ایام حیات میں احیاء کی زیارت ہوا کرتی ہے۔ (جمال قامی ص ۱۷) دوسری جگر کھا ہے:

'' رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم كى حيات د نيوى على الاتصال اب تك برابر مشمر ہے۔اس میں انقطاع یا تبدل وتغیر جیسے حیات د بینوى كا حیات برزخی ہوجانا واقع نہیں ہوا۔'' (آب حیات ص ۳۷)

اورایک جگهاس طرح لکھاہے:

"بالجمله موت انبیاء اور موت عوام میں زمین آسان کا فرق ہے۔ وہاں استتار حیات زیر پردہ موت ہے اور یہاں انقطاع حیات بوجہ عروض موت ہے.. بالجملہ جیسے حیات نبوی صلعم اور حیات مونین میں بھی فرق اور حیات مونین میں بھی فرق اور حیات مونین میں بھی فرق ہے۔ ایسے ہی موت نبوی صلعم اور موت مونین میں بھی فرق ہے۔''

بیخص یعنی بانی دارالعلوم دیوبندصاحب بوری امت محدید کے علائے حق کے خلاف بلکہ قرآن وحدیث اوراجماع امت کے خلاف ایک ایساعقیدہ اپنانے کے باوجود آج کل کے نام نہا دتو حید پرستوں کے نزدیک نہ تو مشرک تھہرااور نہ ہی بدعتی بلکہ ان کے نزدیک جہ الله علی العالمین، شیخ الاسلام، جہ الاسلام، آیہ من آیات اللہ اور فنافی اللہ اور فنافی الرسول ہے۔ فیالعجب!

''اوراس کے برعکس امام اہل سنت مجدد دین وملت مولانا الشاہ احمد رضا خان صاحب وفات ( آنی ) ماننے کے باوجود قابل گردن زدنی ہیں''۔ جوچاہے آپ کاحسن کرشمہ ساز کرے جناب مولوی سرفراز صاحب مکھڑوی لکھتے ہیں:

"الله تعالی علیه و سام علوم ہوا کہ تمام مسلمان اس نظریہ کے حامل ہیں کہ آنخضرت مسلم اللہ تعالی علیہ وسلم کی وفات ہوئی ہے اور وفات کے لفظ آپ کے حق میں بولنا بالکل درست اور صحیح ہے لیکن وفات کے بعد آپ کو پھر حیات مرحمت ہوئی ... جمہور علماء اسلام موت کا معنی انفاک الروح عن الجمد ہی کرتے ہیں۔"

الروح عن الجمد ہی کرتے ہیں۔"

جب تمام مسلمان اس نظریہ کے حامل ہیں تو مولوی قاسم نا نوتوی قاسم صاحب جواس نظریہ کے حامل ہیں؟ اور کیا ان پراس آیت کریمہ کا حکم لا گوہوتا ہے یا کہنیں؟ اور کیا ان پراس آیت کریمہ کا حکم لا گوہوتا ہے یا کہنیں؟ کہ جس میں اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

وَمَنُ يَشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنُ بَعدِ مَا تَبَيْنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَ يَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِيْنَ نُولِهُ مَا تَوَلِّى وَ نُصُلِهِ جَهَنَّمَ وَ سَاءَ ثُ مَصِيْراً. (سورة النساء: 110) المُؤمِنِيْنَ نُولِهُ مَا تَوَلِّى وَ نُصُلِهِ جَهَنَّمَ وَ سَاءَ ثُ مَصِيْراً. (سورة النساء: 110) اورجورسول كے خلاف كرے بعداب كے كرفق راسته اس برگال چكا اور مسلمانوں كى راہ سے جداراہ چلے ہم اسے اس كے حال برجھوڑ ديں گے اور اسے دوز خ میں داخل كرديں گے اور كيا ہى برى جگہ ہے بلنے كى۔

تو کیا میخص مسلمانوں کے راستہ سے جدا چلایا کہیں؟

اورشایداس بات کوجانتے ہوئے ہی صاحب تسکین الصدور نے بیرواضح جھوٹ لکھ مارا کہ: "دور بعض علمائے ملّت جن میں حضرت مولا نامحہ قاسم نانوتوی بانی دارالعلوم دیوبند بھی ہیں حضرات انبیائے کرام علیہم الصلوۃ والسلام کی وفات کا یہ معنی کرتے ہیں:

کہ ارواح انبیائے کرام علیہم السلام کا اخراج نہیں ہوتا فقط مثل نور چراغ اطراف وجوانب سے قبض کر لیتے ہیں اور سوائے ان کے اور وں کی ارواح کو خارج کردیتے ہیں۔'' (جمال قاسمی ص۵۱ ،'سکین الصدور ۲۱۷)

اب جناب مولوی صاحب سے بیسوال بیہ ہے کہ وہ بعض علمائے ملت جن کی طرف آپنے اشارہ فر مایا ہے وہ کون ہیں کتنے ہیں؟ ان کے اسمائے گرامی کیا ہیں؟ اہل سنت سے ہیں یا کہ ہیں؟ اور وہ کس دور کے ہیں؟ ترتیب وار جواب دیں۔ لیکن ہمیں امید ہے کہ مولوی مذکور صاحب ہر گز ہر گز ان سوالوں کے جواب ہیں دیں گے۔

اب يهال برجناب مولوى سرفراز صاحب لكھتے ہيں:

"الغرض حضرت نا نوتوی نے کیسی صاف گوئی سے بیدواضح کر دیا ہے آنخضرت ملی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی وفات کا عقیدہ ضروری ہے اور علمی یا ذوقی طور پر بعض دیگر علماء کرام کی طرف موت کا جومعنی انہوں نے بیان فر مایا ہے اس کو نہ تو وہ عقا کد ضروریہ بچھتے ہیں اور نہ عام لوگوں کو اس کی تعلیم و بلیغ کرتے ہیں۔"

(تسکین الصدور ص ۲۱۷)

اب مولوی صاحب سے دریافت طلب امریہ ہے کہ اگر علمی اور ذوقی عقیدہ ومعنی ہے تو کیا نانوتوی صاحب کے علاوہ آپ سمیت پوری ذریت دیو بندیہ بد ذوق اور بے علم ہے کہ انہوں نے ریحقیدہ ومعنی نداینایا؟

اوراگرية عقيده ومعنى حج تھا تواس كى تعليم تبليغ ہونى جا ہے تھى۔

اوراگریے عقیدہ ومعنی غلط ہے اور یقیناً غلط ہے تو اس سے جناب نا نوتوی صاحب کو تا ئب ہونا چا ہے تو اس سے جناب نا نوتوی صاحب کو تا ئب ہونا اس کا تو دیوبندیوں کے یہاں دستور ہی نہیں ہے اور پھر یہ کہنا

''ادنہ عام لوگوں کواس کی تعلیم تبلیغ کرتے ہیں۔'بلفظہ تو جناب عالی کیا آپ کے نز دیک تبلیغ صرف بستر باندھ کرادر کا ندھے پراٹھا کر ہی کی جاتی ہے؟اور ٹانوتوی صاحب نے بستر نہیں اٹھایا۔

کیا کتب لکھنااور بار باراس عقیدہ کا اظہار وتحریر کرناتعلیم وہلیخ نہیں تو اور کیا ہے؟

اس معنی وعقیدہ کے نبوت کے لئے تو جناب نا نوتوی صاحب نے مستقل ضخیم کتاب
"آب حیات" کے نام ہے کھی اور پھروہ کتاب شائع بھی ہوئی۔ کیا یہ تعلیم وہلیخ نہیں ہے؟

اور یہ سکلہ پنی دیگر کتب مثل" جمال قاسمی "اور" لطا نف قاسمیہ" میں بھی بیان کیا تواگر
اب بھی کوئی کہے کہ یہ تعلیم وہلیخ نہیں ہے تو یہ اس کے دماغ کا پھیر ہے یا پھر واقعی وہ خص سمجھتا

ہے کہ بیخ صرف لوٹے ادر بستر اٹھا کر کی جاسکتی ہے اس کے علاوہ کا تصور بھی نہیں ہے۔

اب دوسرے گروہ کی سنئے کہ جو ہراس شخص کو بدعتی مشرک قرار دیتا ہے جو کہ نبی اکرم
صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو قبر منورہ میں زندہ تسلیم کرتا ہے یا آپ کے جسداقد سی جسد عضری سے
آپ کی روح مقدسہ کا تعلق مانتا ہے۔وہ تو تسلیم کرتا ہے کہ نانوتو کی صاحب کا عقیدہ قرآن
وحدیث کے خلاف ہے جبیا کہ مولوی محمد سین نیلوی کہتا ہے:

دوگروه نمبرا۔ جسد اطہر سے روح مبارک حضرت کی خارج ہی نہیں ہوئی بلکہ اندر ہی اندر ہی اندر ہی اندر ہی اندر ہی اندر سے العلوم العلوم العلوم والحیرات تا نوتو کی رحمۃ اللہ علیہ کا ...

جمال قاسی ص ۱۵ میں واشگاف الفاظ میں فرماتے ہیں: انبیائے کرام ملیہم السلام کے ارواح کا اخراج نہیں ہوتا''

حفرت نانوتوی جس معنی سے موت مانتے ہیں یہ معنی متعارف نہیں بلکہ حضرت موت معنی" ستر ہ الحیاہ" لیتے ہیں۔

دوسری جگهارشاد فرماتے ہیں:

"لیکن حضرت نانوتوی کا پینظر بیصری کے خلاف ہے اس مدیث کے جوامام احمد بن منبل نے اپنی مند میں نقل فرمائی ہے۔"

ایک اورجگه کھاہے:

''گرانبیائے کرام علیہم السلام کے قق میں مولانا نانوتوی قرآن وحدیث کی تصوص و اشارات کے خلاف جمالِ قاسمی ص ۱۵ میں فرماتے ہیں:''ارواح انبیائے کرام علیہم السلام کا اخراج نہیں ہوتا''۔
اخراج نہیں ہوتا''۔

> بہر حال حضرت رحمۃ اللہ علبیہ کا مسلک وہ بیس جود وسرے علماء کا ہے۔ (ندائے حق ا: ۲۰)

اب جب اتنے حوالہ جات سے بیٹابت ہوگیا کہ جناب نیلوی صاحب کے نزدیک

جناب نا نوتوی صاحب قرآن و صدیث کی نصوص اور علمائے امت کے خلاف مسلک رکھتے ہیں تو اب ذہن میں سوال پیدا ہوتا ہے کہ جناب نیلوی صاحب کا نا نوتوی صاحب کے بارے میں کیا فتوی ہوگا جو کہ صرف علامہ ابن فورک و کھن اس لئے بدعتی ہونے کا فتوی دے چکے ہیں کہ وہ نبی اکرم سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کو قبر انور میں حقیق جسمانی اور دنیاوی زندگی کے ساتھ زندہ مانتے ہیں۔ اور علامہ بکی امام ابو برقسطلانی شارح بخاری قطب وقت امام شعرانی اور امام علامہ ابن حجر کی صرف قبر میں حیاة النبی مانے کی وجہ سے غالی کا لقب یا چکے ہیں۔ (ندائے تن اسم ۵۰۳)

تو آیئے دیکھئے کہ جناب نیلوی صاحب منکر و فات النبی نا نوتوی صاحب کے بارے میں کیا فرماتے ہیں:

"اب میرے اس قول سے بیر نہ بھے لینا کہ حضرت نانوتوی کے حق میں گتاخی کر گیا ہے اور مرزاگاماں کے مساوی قرار دے گیا ہے۔ والعیاذ باللہ! میرے ہاتھ اور زبان جل جائیں اگر ان کے حق میں گتاخی کروں ہمیں قرائن قویہ سے یہ یقین ہے کہ آپ فنافی الرسول تھے، حد عشق رسول میں انتہا کو بہنچ چکے تھے۔"

(ندائے حق ا: ۵۷۵)

حضرات قارئین کرام! و یکھئے پیلوگ ہیں قرآن وحدیث کے نام نہاد بلغ اور توحید کے پرچاری کے نام نہاد بلغ اور توحید کے پرچاری سے میزان عدل۔اور بیہ ہے قرآن کریم کے تکم:اعب دلوا و ہو اقسر ب للتقوی پڑل۔

جناب نیلوی صاحب کیا اگر نانوتوی صاحب ننا فی الرسول تصفوا مام محمر بن الحن ابن فورک امام تقی الدین بیکی ،امام عبدالو ہاب شعرانی اور امام ابن حجر کمی کیسے بدعتی اور غالی ہو گئے۔ گتاخ رسول تو فنافی الرسول کے رتبہ پر فائز ہو گئے اور عشاق رسول بدعتی اور غالی بن گئے۔ (فاللعجب)

الی عقل ایسی کسی کوخدان دے ہے ہے ہے دے آدمی کوموت گریہ بداداندے شبہ: اور اگریہذ ہن میں آئے کہ ایسے عنی کرنا جیسے کہنا نوتوی صاحب نے کئے ہیں یہ تو واقعی محت رسول کے متقاضی ہیں اور جناب نا نوتوی تو واقعی عاشق رسول تھے۔

توبات بینیں ہے۔ دراصل جناب نانوتوی صاحب ہرمسکہ میں جمہورامت کے فلاف چلے ہیں۔ انہوں نے یہاں موت کے معنی بھی جمہورامت کے فلاف کر کے ایک نیا فتنہ بر پاکر دیا تھا۔ اسی طرح خاتم النبیین کامعنی عجیب وغریب کرتے ہیں ''تحذیرالناس' نامی کتاب میں خاتم النبیین کے معنی آخری نبی ،عوام کا خیال بتاتے ہیں اور آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے بعداور نبی آنے کاعقیدہ رکھتے ہوئے خاتم النبیین کامعنی قادیا نیوں کوخوش کرنے کے لئے ان کی مرضی کے مطابق کر دیا بلکہ یوں کہنا چاہئے کہ مرز اقادیا نی نے ان سے ہی معنی کشید کیا ہے۔

اور اگر نانوتوی صاحب انفاک الروح عن الجسد کے معروف معنی کوچھوڑ کر استنارالروح فی الجسد کانظریہ پیش کرکے اور یہ کہہ کرکہ آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم متصف بحیات بالندات ہیں فنا فی الرسول ہیں تو وہ یہی الفاظ ونظریہ دجال تعین کے لئے اپنانے پرفنا فی الدجال کیوں نہیں تھہرے؟

اب آپ جناب نانوتوی صاحب کی دجال کے بارے میں عبارت وعقیدہ پڑھیں اور پھر سوچیں کہ بیہ کتنے بڑے عاشق رسول ہیں۔

''جیسے رسول سلی اللہ تعالی علیہ وسلم بوجہ فشائیت ارواح مؤینین جس کی تحقیق ہے ہم فارغ ہو چکے ہیں متصف بحیات بالذات ہوئے ایسے بی دجال بھی بوجہ فشائیت ارواح کفار جس کی طرف ہم اشارہ کر چکے ہیں متصف بحیات ہوگا اور اس وجہ سے اس کی حیات قابل انفاک نہ ہوگی اور موت ونوم میں استتار ہوگا، انقطاع نہ ہوگا اور شاید یہی وجہ معلوم ہوتی ہے کہ ابن صیاد جس کے دجال ہونے کا صحابہ کوالیا یقین تھا کہتم کھا بیٹھے تھے۔ اپنے نوم کا وہی حال بیان کرتا ہے جورسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے اپنی نسبت ارشاد فر مایا یعنی بشہادت احادیث بیان کرتا ہے جورسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے اپنی نسبت ارشاد فر مایا یعنی بشہادت احادیث مولد ارواح کفار کو ہونا اور پھر اس کے ساتھ ابن صیاد ہی کا دجال ہونا ذیادہ ترضیح ہواجا تا ہے اور مولد ارواح کفار کو ہونا اور پھر اس کے ساتھ ابن صیاد ہی کا دجال ہونا ذیادہ ترضیح ہواجا تا ہے اور اس کی صحت کا گمان قوی ہواجا تا ہے۔'

معاذ الله، استغفر الله! گتاخی اور بے باکی کی بھی کوئی انتہا ہوتی ہے۔لیکن معلوم ہوتا ہے کہ اس خاندان ( دیو بند ) میں اس کی کوئی حدوانتہا ہے ہی نہیں۔

یہ بات توسمجھ میں آتی ہے کہ آقائے کل جہاں صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی روح مبارک روح الا رواح ہے۔ اور آپ کی ذات مقدسہ تمام ممکنات کے لئے منشاء وجود ہے۔ لیکن دجال العین کے لئے منشائیت ارواح کفار کا قول کرنا کہاں کی دانشمندی وعلمی و ذوقی بات ہے۔ بھلا بتلاؤیہ بھی کوئی عقمندی ہے۔ توبندہ تھا خدا کا اور اب تو دیوبندی ہے۔

ان لوگوں کا بھی عجیب معاملہ ہے بھی تو شیطان کوحضور نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے اعلم بتا کیں (برا بین قاطعہ ) اور بھی د جال لعین کو بیارے آقاصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے برابر کھرا کیں اور پھر صرف یہی نہیں کہ د جال کو متصف بحیات بالذات جان کراس کے تن میں امتناع انفاک حیات کا قول کرنا بلکہ د جال کی موت اور نیند کا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی موت اور نیند کا رسول اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی موت بعینہ نیند سے پوراپورا تطابق کرنے کے لئے ''تسنام عید ای و لاینام قلبی'' کا وصف نبوت بعینہ د جال بعین کے خابت کرنا اور اس کے شوت میں خود د جال کے قول کو د کیل بنانا یہ سب پھے کیا بابت کرتا ہے عشق رسول صلی اللہ علیہ وسلم یا د جال بعین ؟

بقول شاعر

كندبهم جنس بإجم جنس برواز

كبوتر باكبوتر باز باباز!

علائے دیوبند کے بارے میں ہم اختصار سے کام لیتے ہوئے اس بحث کواس جگہ پرختم کرتے ہیں۔

غیر مقلدین اور حیات النبی صلی الله تعالیٰ علیه وسلم غیر مقلدین و بابینجدید (حیدة النبی فی القبر) کے متقدین کی اکثریت توحیاة النبی فی القبر کی قائل تھی لیکن بعد میں اس کے منکرین پیدا ہوتے گئے اور اب تو اکثریت اس کی منکر ہوچکی ہے۔ اور جو مانتے ہیں وہ بھی صرف برزخی زندگی جیسی کہ عام لوگوں کو قبور میں حاصل

ہے۔اس سے زیادہ وہ نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی حیات فی القبر کو حیثیت دینے کے لئے ہرگز تیار نہیں ہیں۔

یہاں ہم چندغیرمقلدین کے بھی حوالے پیش کرتے ہیں تا کہ ہمارا موقف زیادہ واضح ہوجائے۔

# جناب قاضی محمد بن علی بن محمد شو کافی صاحب فرماتے ہیں:

(والاحاديث) فيها مشروعية الاكثار من الصلوة على النبي صلى الله تعالىٰ عليه وسلم و تعالىٰ عليه وسلم يوم الجمعة وانها تعرض عليه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم و انه حيى في قبره. وقد ذهب جماعة من المحققين الى ان رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم حيى بعد وفاته و انه يسر بطاعات امته و ان الانبياء لا يبلون مع ان مطلق الادراك كالعلم والسماع ثابت لسائر الموتى. و ورد النص في كتاب الله في حق الشهداء انهم احياء يرزقون وان الحياة فيهم متعلقة بالجسد فكيف الانبياء والمرسلين. (يل الاوطار ٢٣٨:٢٣)

اوران احادیث میں نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر جمعہ کے دن کثر ت کے ساتھ درود شریف پڑھنے کی مشروعیت ہے اور بے شک درود شریف آ پ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر پیش کیا جاتا ہے اور بڑا شک وشبہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنی قبر میں زندہ ہیں اور بے شک محققین کی ایک جماعت اس طرف گئی ہے کہ نبی اگرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنی وفات کے بعد زندہ ہیں اور اپنی امت کے نیک کاموں سے خوش ہوتے ہیں اور بے شک انبیائے کرام کے اجسام بوسیدہ نہیں ہوتے جبہ مطلق اور اک جیسے علم اور سماع تو سب قبر والوں کے لئے ثابت ہے ۔ اور شہداء کے بار سے میں تو اللہ تعالیٰ کی کتاب قرآن مجید میں نص وارد ہوئی ہے کہ وہ زندہ ہیں اور ان کو رزق ماتا ہے اور ان کی یہ حیات جسم سے متعلق رزق ماتا ہے اور ان کی یہ حیات جسم کے ساتھ ہے حضر ات انبیاء ومرسلین کی حیات جسم سے متعلق کے وال نہ ہوگی۔

شوکانی کی اس عبارت سے بیرواضح ہوگیا کہ چونکہ شہداءعظام کی حیاۃ فی القبر جسمانی

ہے تو انبیائے کرام کی حیاۃ بطریق اولی حقیق وجسمانی ہوگ۔ کیونکہ انبیاء کے اجسام توبالا تفاق میح وسالم ہوتے ہیں اور یہ ہرفتم کے تغیر و تبدل سے پاک ہوتے ہیں۔ علامہ شوکانی بی ایک اور جگہ ارشا دفر ماتے ہیں:

وانه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم حيى فى قبره بعد موته كما فى حديث الانبياء احياء فى قبورهم و قد صححه البيهقى و الف فى ذلك جزء أقال الاستاذ ابومنصور البغدادى. قال المتكلون المحققون من اصحابنا ان نبينا صلى الله تعالىٰ عليه وسلم حيى بعد وفاته (انتهى) (يل الاوطار۵)

نی اکرم سلی الله تعالی علیه وسلم وفات کے بعد اپنی قبر میں زندہ ہیں جیسا کہ حدیث میں آیا ہے کہ انبیائے کرام اپنی قبور میں زندہ ہیں اور امام بہتی نے اس حدیث کوشیح کہا ہے اور اس مسئلہ میں انہوں نے ایک مستقل رسالہ بھی لکھا ہے۔ استاذ ابومنصور البغد ادی نے فر مایا ہے کہ مسئلہ میں انہوں نے ایک مستقل رسالہ بھی لکھا ہے۔ استاذ ابومنصور البغد ادی نے فر مایا ہے کہ مسئلہ میں مسئلہ میں اور محققین کا ارشاد ہے کہ آنخضرت سلی اللہ تعالی علیہ و کہ وفات کے بعد زندہ ہیں۔

نواب صديق الحن بهويالوي صاحب لكھتے ہيں:

انه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم حيى في قبره بعدموته كما في حديثً الانبياء احياء في قبورهم و قد صححه البيهقي.

(السراج الوباج شرح مسلم ابيه ٥٠)

بے شک نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم وصال مقدس کے بعد اپنی قبر منورہ میں زندہ ہیں جیسا کہ حدیث میں ہے کہ انبیائے کرام اپنی قبروں میں زندہ ہیں اس حدیث کی امام بیہتی نے تصحیح فرمائی۔

يني نواب صاحب ايك اورجگه لكه ين:

" آپ زندو ہیں اپنی قبر میں اور نماز پڑھتے ہیں اندراس کے اذان اور اقامت کے ساتھ و کذلک الانبیاء"۔ (الشمامة العنم بیمن مولد خیر البریہ ۵۲)

#### جناب مولوي محمد اساعيل صاحب سلفي لكهي بين:

"اہل سنت کے دونوں مکاتب فکر کے اصحاب الرائے اور اہل حدیث کا اس امر پراتفاق ہے کہ شہداءاور انبیاء زندہ ہیں۔ برزخ میں وہ عبادات ، شبیح وہلیل فرماتے ہیں۔ ان کورز ق بھی ان کے حسب حال اور حسب ضرورت دیا جاتا ہے۔.

انبیاء کی زندگی کے متعلق سنت میں شواہد ملتے ہیں۔ صحیح احادیث میں انبیاء کی ہم السلام کے متعلق عبادات وغیرہ کاذکر آتا ہے۔

### مولوى عطاء الله حنيف في الكهاب:

انهم احیاء فی قبورهم يصلون و قدقال النبي صلى الله تعالىٰ عليه وسلم من صلى على عند قبري سمعته و من صلى على نائيا بلغته.

(التعليقات السلفية على سنن النسائي ا: ٢٣٧)

حضرات انبیائے کرام اپنی قبور میں زندہ ہیں اور نماز پڑھتے ہیں اور آنخضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو شخص میری قبر کے پاس مجھ پردرود پڑھتا ہے تو میں خوداس کوسنتا ہوں اور جودور سے پڑھتا ہے تو مجھے پہنچایا جا تا ہے۔

مولوی شمس الحق عظیم آبادی نے لکھا ہے:

حضرات انبیائے کرام علہیم الصلاوة والسلام اپنی قبور میں زندہ ہیں۔امام ابن حجر کل المات میں اللہ اللہ اللہ ہے کہ وہ عبادات کرتے ہیں اورا پی قبور میں نمازیں ادا سرتے ہیں اور ملائکہ کی طرح کھانے پینے سے مستغنی ہیں ......اور محققین کی ایک جماعت کا یہی دعوی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم اپنی قبرانور میں زندہ ہیں اور اپنی امت کے نیک اعمال پرخوش ہوتے ہیں۔

اس عبارت میں:اند یسر بطاعات امته (کهوه اپنی امت کی نیکیول پرخوش موتے ہیں) قابل غور ہے۔ ریم عبارت شوکانی نے بھی نقل کی ہے جیسا کہ گذرا۔

اب موال یہ بیدا ہوتا ہے کہ آپ کو یہ کیے معلوم ہوتا ہے کہ آپ کی امت نیک اعمال کر رہی ہے یا کنہیں لاز مآیا تو آپ پر اعمال پیش ہوتے ہیں جیسا کہ احادیث مبارکہ میں اس کی تصریح موجود ہے۔ یا بھر آپ خوداعمال امت پر حاضر و ناظر ہیں جیسا کہ قر آن میں حکم خداوندی

ہ۔

اِعْمَلُوا فَسَيْرَى اللَّهُ عَمَلَكُمُ وَ رَسُولُهُ. (توبه: ١٠٥)

عمل کرواللہ اوراس کارسول تمہارے اعمال کود کھے رہاہے۔

اورشخ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنے مکتوبات میں اس طرف اشارہ بھی

فرمایا ہے جس کا حوالہ بچھلے صفحات میں گذر چکا ہے۔

ویل و ہاہیہ جناب مولوی دحیدالزماں صاحب نے لکھاہے:

''توکل پنیمبر کےجسم زمین کے اندر سجے وسالم مع جسم سجے وسالم ہیں اور قبرشریف میں

زندہ ہیں جوکوئی قبر کے پاس درود بھیج یاسلام کرے تو آپ خودس لیتے ہیں۔ اگر دور سے درود

(سنن ابن ماجه مترجم ۲:۱ ۴۵۲)

بصجو فرشت آپ تک پہنچادیت ہیں۔"

غیرمقلدین کے شخ الکل جناب مولوی میاں نذیر حسین دہلوی فرماتے ہیں:
"اور حضرات انبیائے کرام علیہم الصلوق والسلام اپنی اپنی قبر میں زندہ ہیں۔خصوصاً
آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ جوعندالقیم درود بھیجتا ہے میں سنتا ہوں اور دور
سے پہنچایا جاتا ہوں۔ چنانچے مشکوق وغیرہ کتب حدیث سے واضح ہے لیکن کیفیت حیات کی اللہ
تیال سے سے بہنچایا جاتا ہوں۔ یہ کا نہیں کے دمول نہیں ک

تعالی جانتا ہے اوروں کواس کی کیفیت بخو بی معلوم ہیں۔"

(فأوى نذيريدا:٥٢،٥١ بحواله فأوى علمائے صديث ٢٨٣٠٢٨٢)

جناب عافظ گوندلوی صاحب لکھتے ہیں:

''انبیاء کیہم السلام عالم برزخ میں زندہ ہیں بیزندگی برزخی ہےنہ کہ دنیوی انبیاء کیہم السلام برزخ میں زندہ بلکہ سب لوگ زندہ ہیں اس لئے وہاں تعظیم وتعذیب کی صورت ہے۔

مديث: الانبياء احياء في قبورهم يصلون.

مافظ ابن جرنے اس مدیث کوسی قرار دیا ہے۔ (فتح الباری)

(الاعتصام اشاره ٨ بحواله فآوي علمائے حدیث ١٢٥:٩)

حدین ناصر نجدی نے کہاہے:

فان الله حرم على الارض ان تاكل اجساد الانبياء فهم في قبورهم طويون.

بے شک اللہ نے زمین پرحرام فرمادیا ہے کہ وہ انبیاء کے اجسام کو کھائے لیس وہ اپنی قبور میں تر د تازہ ہیں۔

حضرت امام محی الدین بن شرف فرماتے ہیں:

و ليكن من اول قد ومه الى ان يرجع مستشعر تعظيمه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم مستلى الله تعالىٰ عليه وسلم مستلى القلب هيبته كانه يراه . . فيقول السلام عليك يا رسول الله صلى الله عليه و آله وسلم.

(كتاب الايجاز في المناسك للنووي ص٢٧،٥٧٨)

اوراول حاضری کے وقت آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی تعظیم کو کوظ خاطر رکھتے ہوئے لوٹے اور آپ کے رعب وہیب سے اس کا دل بھر پورہوگویا کہ آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم اس کو د کھیر ہے ہیں بھراس طرح عرض کرتے السلام علیک یارسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم. حضرت امام ابوالحاس قاد فجی حفی (م ۱۳۰۵) فرماتے ہیں:

ثم انهض الى القبر المكرم فاستقبله و استدبر القبلة مستحضر جلالة

هذا الموقف ملاحظا نظره السعيد اليك و سماعه كلامك ورده سلامك و تامينه على دعائك و قل السلام عليك يا رسول الله السلام عليك يا حبيب الله.

(غنية الطالبين في ما يجب من احكام الدين للقاوقجي ١١٥ ممر)

اور پھر قبر منورہ کی طرف باادب اس طرح کھڑا ہو کہ قبر شریف کی طرف منہ اور پیڑھ قبلہ کی طرف منہ اور پیڑھ قبلہ کی طرف ہو۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی جلالت کو مد نظر رکھتے ہوئے کیونکہ بیہ وہ مبارک جگہ ہے کہ آپ کی نظر مبارک تجھ پر ہے اور وہ تیرا کلام ساعت فرمار ہے ہیں اور تیرے سلام کا جواب مرحمت فرماتے ہیں پھر یوں عرض گذار ہو۔ یا رسول اللہ آپ پر سلام اے حبیب اللہ آپ پر سلام ہو۔

حضرت امام عبدالله محمود بن مودودموسلی حفی فر ماتے ہیں:

و يقف كمايقف في الصلوة ويمثل صورته الكريمة البهية صلى الله تعالى عليه وسلم كانه نائم في لحده عالم به يسمع كلامه. ويقول السلام عليك يا نبى الله. (الاغتيار العليل المقارلا مام عبد الله الله)

زائر روضه اقدس کے سامنے یوں کھڑا ہوجیسے قیام نماز میں کھڑا ہوتا ہے اور آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی صورت مبارکہ کا تصور کر ہے گویا کہ آپ محواستراحت ہیں اور اس کا کلام سنتے ہیں تو جائے کہ ذائر عرض کرے السلام علیک یا رسول اللہ السلام علیک یا نبی اللہ۔ حضرت امام ابن الحاج مکی فرماتے ہیں:

و قد قال علمائمنا رحمة الله عليهم ان الزائر يشعر نفسه بانه واقف بين يديمه عليمه الصلوة والسلام كماهو في حياته اذلا فرق بين موته وحياته اعنى في مشاهدته لأمته ومعرفته باحوالهم و نياتهم و عزائمهم وخواطرهم و ذلك عنده جلى لاخفا فيه.

(المرفل لا بن الحاج ١٥٩١)

ہارے علاء نے بیان فر مایا کہ زائر اپنے آپ کو خیال کرے کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے سامنے کھڑا ہوا ہے جسیا کہ آپ کی ظاہری حیات میں کھڑا ہوا جا تا تھا یعنی آپ صلی اللہ۔

تعالیٰ علیہ وسلم کا پی امت کومشاہرہ فرمانے اوران کے احوال اوران کی نیتیں وعزائم جاننے میں آپ کی حیات واضح ہیں کوئی فرق نہیں ہے اور بیتمام اشیاء آپ کے سامنے واضح ہیں تخفی نہیں ہیں۔

حدیث انس رضی الله تعالی عنه حقیق کی کسوٹی پر

بیروایت الحمد للد بالکل صحیح ہے جیسا کہ پچھلے صفحات میں علماء ومحدثین کے کی حوالوں
سے ثابت ہوالیکن اس کے باوجو دبعض عظمت انبیاء کے منکرلوگوں نے اس کی صحیح سند میں کلام
کرنے کی کوشش کی ہے اور بیٹا بت کرنے کی ناکام جسارت کی ہے کہ حدیث صحیح نہیں ہے۔
چونکہ بیحدیث حضرات انبیائے کرام علیم السلام کی حقیقی جسمانی اور دنیاوی زندگی ثابت کرتی ہے۔
ہے اس لئے منکرین کی بیکوشش ہے کہ سی نہ کسی طرح اس حدیث کوضعیف ثابت کر کے اپنا غلط عقید وہ مسلک عوام میں رائج کرسکیس لیکن ہم اللہ کے فضل وکرم سے ثابت کریں گے کہ بیہ حدیث شریف ہر کی اظ سے قابل جمت وضیح ہے۔

اس پرابھی تک جواعتراضات ہماری نظر سے گذرے ہیں ہم ان کوتر تیب دارنقل کرکےان کے مسکت جوابات دیتے ہیں۔ پہلا اعتراض :

اس صدیث کی سند پراعتر اص کرتے ہوئے مشہور غیر مقلد مولوی اساعیل سلفی صاحب نے لکھاہے:

اس حدیث کی سند میں حسن بن قتیبہ خزاعی ہے جس کے متعلق ذہبی نے میزان الاعتدال میں ابن عدی کا قول" لا بساس بسه" ذکر کرکے اپنی اور دوسرے ائمہ کی رائے ذکر فرمائی:

قلت بىل هو هالك قال الدار قطنى فى رواية البرقانى معروك الحديث قال ابو حاتم ضعيف قال الازدى واهى الحديث قال العقيلى كثير الوهم الهم الهم الممرد وتعديل كانظريس بيها لكمتروك الحديث ضعيف وابى الحديث

اورکثرالوہم ہے۔)

حافظ ابن حجرنے لسان المیز ان ۲۳۷ ج امیں ذہبی کی پوری عبارت نقل فر ماکراس جرح کی تقیدیق فر مادی ہے۔ حافظ خطیب بغدادی نے بھی اسے واہی الحدیث اور متروک الحدیث فر مایا ہے۔

(تاریخ بغداد ۵:۵)

(تحریک آزادی فکراور حضرت شاه ولی الله کی تجدیدی مساعی ص ۲۰۵) .

جواب:

یہاعتراض بالکل سطی اورمر دود ہے کیونکہ ہمارے علم کے مطابق اس حدیث کا بی سند کے ساتھ اخراج کرنے والے محدثین کی تعداد کم از کم نوہے۔

ان میں سے(۱) امام پیچی نے حیاۃ الانبیاء ص۵۱ میں، (۲) امام بزار نے مندالمز ار،

(کشف الاستار عن زوا کدالم زارہ ۱۰:۳۱) (۳) امام ابن عساکر نے (تہذیب تاریخ دمشق صهم الاسم) (۳) امام بن محدالرازی نے فوا کدالتمام ۲۲۲۲، (۵) امام ابن عدی نے الکامل ۲: ۲۳۹ میں جس سند کے ساتھ اس کوفل کیا ہے اس میں بیراوی (انحن بن قتیبہ موجود ہے)

لیکن اس کے برمکس (تاریخ ومشق ۲۲:۲۳ مطبوعہ وقلی نیخہ ۱۸۲۲۵) امام بیجی لیکن اس کے برمکس نے (مند بویعلی ۲:۲۵) انتخبی واکر سلیم اسد)، امام بیجی نے (حیاۃ الانبیاء ص کا اور (۷) امام ابولیم اصبمانی نے (تاریخ اصبمان ۲۳۸۳) میں اس کو جس سند کے ساتھ روایت کیا ہے اس میں بیراوی ہے بی نہیں اور ہمار ااستدلال اسی سند کے ساتھ روایت کیا ہے اس میں بیراوی ہے بی نہیں اور ہمار ااستدلال اسی سند کے ساتھ روایت کیا ہے اس میں بیراوی ہے بی نہیں اور ہمار ااستدلال اسی سند کے ساتھ ہے وکہ امام ابولیعلی نے فل کی ہے۔

(۸) اوراس روایت کوام مابن منده نے بھی اپنی سند کے ساتھ نقل کیا ہے۔ ملاحظہ فرمائیس (شرح الصدورص ۵۵ للسیوطی ) لیکن فی الحال ہمیں بیمعلوم نہیں ہوسکا کہ ابن منده کی سند میں بیمجروح راوی ہے یا کنہیں کیونکہ علامہ سیوطی نے اس کی سند پیش نہیں کی۔ (۹) اس طرح اس کو حافظ شیر و بیبن شہر داربن الدیلی نے (فردوس الاخبار ۱۳۸۱) میں بغیر سند کے نقل کیا ہے۔ (کتاب الافرادللہ اقطنی کذافی اطراف الافراد ۲ راسی تر ۱۹۰۳)

تو ثابت ہوا کہ جناب سلفی صاحب کا بیاعتراض بالکل ہے کل اور مردود ہے اور جناب سلفی صاحب کی کم علمی اور علم حدیث سے ناواقف ہونے کا بین ثبوت ہے کیونکہ ایک راوی پر جرح کر کے سی حدیث کوضعف کھیرانا صرف ای طرح ہوسکتا ہے کہ وہ مجروح راوی متفرد ہو۔ اور حدیث کا دار و مدارا سی مجروح راوی پر ہولیکن یہاں ایسا معاملہ ہرگز نہیں ہے لیکن معلوم ہوتا ہے کہ معترض صاحب اس اصول سے واقف نہیں ہیں۔ دوسرا اعتراض:

اس حدیث کی سند بر دوسرااعتراض مولوی سجاد بخاری دیوبندی نے یوں کیا ہے:

'' گریہ حدیث صحیح کی شرطوں پر پورانہیں اترتی۔اول اسلئے کہ اس کا ایک راوی ہے ابو
الجہم الا زرق بن علی ، بیر ثقابت کے اس درجہ سے محروم ہے جو صحیح حدیث کی شرط ہے۔وہ صدوق
ہے اور یہ تو ثبق کا بہت ادنی درجہ ہے جس کا مطلب سے ہے کہ وہ عمداً جھوٹ نہیں بولتا لیکن غلطی
سے روایت میں غلط سلط با تیں کہ ہجاتا ہے ۔الا زرق بن علی کے بارے میں ابن حجر فرماتے ہیں
الا زرق بن علی حنی ابوالجہم صدوق یغر ہ من الحادیة عشرة ( تقرب ص ۲۵)
ازرق علی حنی ابوالجہم صدوق ہے ،غریب حدیثیں بیان کرتا ہے۔ گیار ہویں طبقہ سے
ازرق علی حنی ابوالجہم صدوق ہے ،غریب حدیثیں بیان کرتا ہے۔ گیار ہویں طبقہ سے

نيز فرماتے بيں: ذكر ابن حبان في الثقات وقال يغرب. (تهذيب التهذيب المحدد)

ابن حبان نے اس کو ثقات میں ذکر کیا ہے اور کہا ہے کہ وہ غریب حدیثیں لاتے ہیں۔ (اقامة البر ہان علی ابطال وساوس ہدیة الحیر ان ص ۲۳۹)

جواب:

پہلے نمبر پرتوبہ بات ہے کہ بیر راوی ثقہ ہے اور جہاں تک علامہ ابن حجر نے اس کو صدوق یغر ب کہا ہے تو یہ جرح نہیں تعدیل ہے اور بیکہنا کہ بیثقابت کے اس مرتبے سے محروم ہے جو کہ سے حکم دم ہے جو کہ تھے حدیث کی شرط ہے مردود ہے چونکہ ہم بچھلے صفحات میں بالنفصیل اور باحوالہ محدثین

کرام کے حوالہ جات نقل کرآئے ہیں کہ بیر حدیث سیجے ہے اورا گرعلامہ ابن حجر کاصدوق یُغوب کہنا اس کو سیجے کے مرتبہ سے گراتا ہے تو بیتو آپ نے صحیحین کے روات کے بارے میں بھی لکھا ہے تو کیا صحیحین بھی صحت کے درجے سے گرجا کیں گ

ملاحظہ فرمائیں حضرت علامہ ابن جرحیج بخاری کے راوی از ہربن جمیل کے بارے میں تصحیح ہیں:

ازهر بن جميل بن جناح الهاشمي مولا هم البصرى الشطى صدوق يغرب من العاشرة .

از ہر بن جمیل بن جناح الہاشمی مولا ہم البصری الشطی صدوق ہے غریب حدیثیں لاتا

ہے اور دسویں طبقہ میں سے ہے۔

اورایک راوی سلم بن رجاکے بارے میں لکھتے ہیں:

سلمة بن رجما التميمي ابو عبدالرحمن الكوفي صدوق يغرب من الثامنة.

سلمہ بن رجاتمیں ابوعبد الرحمٰن کو فی صدوق ہے غریب احادیث لاتا ہے اور آٹھویں لبقہ سے ہے۔

ای طرح مسلم کے راوی خالد بن قیس کے بارے میں لکھاہے:

خالد بن قيس بن رباح الازدى الحدّاني البصرى صدوق يغرب من السابعة.

خالد بن قیس بن رباح از دی حدانی بھری صدوق ہے غریب حدیثیں لاتا ہے۔ تو ثابت ہوا کہ اگران روات کی احادیث صحیحین میں ہوں اور وہ صحت کے درجے سے نہ گریں تو الازرق بن علی پر بھی اس طرح کے الفاظ ہوں تو حدیث کیوں درجہ صحت سے گرجاتی ہے؟

اور پھراس کوامام ابن حبان نے "شقة يغرب" كہا ہے جيسا كه خلاصة تهذيب الكمال

مين علامه في الدين احمر بن عبد الخزرجي فرمات بين:

(خلاصة تبذيب الكمال ٢٢١)

و قال ابن حبان ثقة يغرب.

ابن حبان نے فرمایا کہ تفہ ہے اور غریب احادیث لاتا ہے۔

تواس صفت کے راوی توضیحین میں بہت سارے ہیں۔ اگر آپ کہیں کہ ( ثقہ یغرب) والا راوی صحت کے درجے سے گرجا تا ہے تو پھر توضیحین کے بہتیرے روات درجہ صحت سے گرجا کیں گے اور صحیحین کی صحت بھی مشکوک تھر ہے گی۔ ملاحظ فرما کیں کہ ریے شف یغرب کے الفاظ کس کس راوی کے بارے میں بیان کئے گئے ہیں۔

ابراجیم بن طہمان: اس راوی سے بخاری وسلم سمیت تمام اصحاب سنة نے روایت لی

-ج

اس کے بارے میں علامہ ابن جرفر ماتے ہیں:

(تقریب ۱:۳۰)

ثقة يغرب و تعلم فيه الارجا.

تقہے غریب حدیثیں لاتا ہے، مرجی ہے۔

بشربن خالد: بخاری ومسلم کاراوی ہے۔ رہیجی ثقه یغرب ہے۔ (تقریب ۱۲۳۱)

(تقریبا:۲۰)

ابراتيم بن سويد: ثقه يغرب.

(تقریب ۱:۲۸)

بثير بن سليمان بحيح مسلم كاراوي ـ ثقه يغوب.

(تقریب:۸۲)

الحن بن احد بن الي شعيب. ثقه يغرب.

تواب کیا کہتے ہیں دیو بندی علاء کرام کہ ریتمام روات سی کے مرتبے میں ہیں یانہیں؟ کی مدر صبر سے معمد اس نہیں ؟

ان کی روایات صحت کے درجے تک ہیں یا کہیں؟

حقیقت بیہ کر بیاوگ یعوب اور غویب السحدیث کی اصطلاحات میں فرق نہیں جانتے ورنداییا بھی نہ لکھتے۔

ٹابت ہوا کہ بیراوی ثقہ ہے اور اگر کوئی ہث دھرمی سے کام لے اور کھے کہ ہم نہیں مانتے کہ بیراوی ثقہ ہے اور اس کی روایت سے کے مقام پر ہے تو ہم کہیں گے کہ اس راویت میں

اگریدراوی ضعیف بھی ثابت ہوجائے تو ہمیں کوئی نقصان نہیں پہنچا کیونکہ اس راوی کی متابع موجود ہے۔جو کہ امام ابونعیم الاصبانی کی سند میں ہے۔ملاحظہ فرمائیں ابونعیم کی سند

حدثنا على بن محمود ثنا عبدالله بن ابراهيم بن الصباح ثنا عبد الله محمد بن يحيى بن ابى بكير ثنا المستلم بن سعيد عن حجاج عن ثابت البنانى عن انس بن مالك قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: الانبياء احياء في قبورهم يصلون.

( كتاب ذكرا خبارا صها الله عليه و المسلم)

بسند مذکورنی اکرم صلی الله تعالی علیه وسلم نے ارشاد فر مایا که انبیائے کرام علیہم الصلو ق والسلام این قبروں میں زندہ ہیں اورنمازیں پڑھتے ہیں۔

اس سند میں ازرق بن علی راوی نہیں بلکہ اس کے بجائے عبداللہ بن محمد بن بھی بن ابی بمرہے جو کہ ازرق بن علی کا متابع ہے اور ہے بھی ثقہ۔

ملاحظ فرمائیں (اس راوی کے بارے میں)خطیب بغدادی فرماتے ہیں:

عبدالله بن محمد بن یحیی بن ابی بکیر ، ابو عبدالرحمن مسمع جده بحدی بن ابی بکیر ، ابو عبدالرحمن مسمع جده بحدی بن ابی بکیر قاضی کرمان روی عن احمد بن جعفر التغلبی و یحیی بن صاعد و محمد بن مخلد و کان ثقة.

عبدالله بن محمد بن یحی بن ابی بکیر ، ابوعبدالرحمٰن اس نے اپنے دادا یحی بن بکیر جو کہ کرمان کے قاضی تھے سے ساعت کی اور اس سے احمد بن جعفر تغلیم بن صاعد اور محمد بن مخلد نے روایت لی اور بیڈ ققہ ہے۔

امام ابوالشيخ اصبهاني فرماتے ہيں:

عبد الله بن محمد بن يحيى بن ابى بكير الكرمانى قدم اصبهان و حدث بها و كان صدوقاً. (طبقات المحدثين بإصبهان والواردين عليها ٢٨٣: يروت) وه صدوق (سيا) ہے۔

امام ابوتعیم فرماتے ہیں:

عبدالله بن محمد بن يحيى بن ابى بكير الكرماني ابو محمد و قيل ابوعبد الرحمن قدم اصبهان و حدث بها وكان صدوقاً.

(كتاب ذكراخياراصهان١:١٥)

وہ صدوق (سچا) ہے۔ امام ابن حبان فرماتے ہیں:

عبد الله بن محمد بن يحيى بن ابى بكير الكرمانى يروى عن جده يحيى بن ابى بكير الكرمانى يروى عن جده يحيى بن ابى بكير ويزيد بن هارون ثنا عنه احمد بن يحيى بن زهير التسترى وغيرهم، مستقيم الحديث. (كتاب الثقات لابن حبان ٣١٥٠٨)

عبدالله بن محمد بن يحيى بن الى بكير كرمانى اپنے دادا يحيى بن الى بكير اوريزيد بن ہارون سے روایت كرتا ہے اور اس سے احمد بن يحيى بن زہيرتسترى نے روایت لى ہے او ربيہ متقيم الحدیث ہے۔

ٹابت ہوا کہ یہ متابع جو کہ ازرق بن علی کا ہے بہ تو ی اور ثقہ ہے اور دیو بندیوں کا اس راوی کی وجہ سے اس روایت کوضعیف قررا دینا ان کی کم علمی اور تعصب کے سوا کچھ ہیں ہے۔ اور علمی دنیا میں اس اعتراض کی کوئی حیثیت نہیں ہے۔

تبسر ااعتراض: مولوی سجاد بخاری غلام خانی نے کھاہے:

"ال حدیث کا ایک راوی مسلم بن سعید ہے۔ وہ ثقہ ہونے کے ساتھ ساتھ وہم کا

شکار بھی ہوجا تاہے۔''

حافظ ابن حجرنے لکھاہے:

مستلم بن سعيد الثقفي الواسطى صدوق عابد ربما و هم . (تقريب ص ٢٥١)

مستلم بن سعید ثقفی واسطی صدوق ہے اور بعض دفعہ وہم کا بھی شکار ہوتار ہتا ہے۔

دوسری جگه لکھتے ہیں:

ذكره ابن حبان في الثقات وقال ربما حالف.

ابن حبان نے اس کو ثقات میں ذکر کیا ہے اور کہا ہے کہ وہ بھی بھی روایت حدیث میں ثقات کی مخالفت کرتا ہے۔

جواب:

قارئین کرام یہ ہاں لوگوں کی علمی دیانت اور مبلغ علم کہ ایک تو تہذیب سے صرف ربسہ حالف کے این اور دیگر محدثین کے اقوال تعدیل مولوی صاحب نہ جانے کیوں چھپا گئے ہیں جبکہ بیراوی ثقہ ہے اور ایسے راوی پر مہم جرح قطعاً مردوداور نا قابل التفات ہے۔ ملاحظ فرمائیں!

حضرت علامهابن حجرعسقلانی نقل فرماتے ہیں:

مستلم بن سعید الثقفی الواسطی العابد. قال حرب عن احمد شیخ ثقة من اهل و اسط قلیل الحدیث وقال اسحاق بن منصور عن ابن معین صویلح.. وقال النسائی لیس به بأس و ذکره ابن حبان فی الثقات وقال ربما خالف. (تهذیب التهذیب ۱۰۴۰۹)

امام احمد نے فرمایا: کہ بیش خ ثقہ ہے۔امام ابن معین نے فرمایا ہے صوبی ہے۔ بلکہ امام نسائی نے فرمایا کہ اس کی روایت میں کوئی حرج نہیں۔ابن حبان نے اس کوثقات میں بیان فرمایا اور کہا کہ بھی کبھارمخالفت کرتا ہے۔

> ثابت ہوا کہ بیراوی ثقہہے جبیبا کہ نقابت ہوا

امام داؤدنے امام احمد سے قل فرمایا ہے:

سمعت احمد قيل له المستلم؟ قال ثقة.

(سوالات ابي داؤد في الجرح والتعديل ص ٣٢١)

شە*تە* 

امام ذہبی فرماتے ہیں:

(الكاشف،١١٩) سياب\_

صدوق.

اب جبکہ بیراوی تقدوصدوق ٹابت ہوگیاتو رہما و هم وربما خالف کے الفاظ اس راوی کو ثقابت کے درجے سے گرانہیں سکتے۔ ملاحظہ فرمائیں مشہور دیوبندی عالم ظفر احمد عثانی تھانوی لکھتے ہیں:

اذا قالوا في رجل : له اوهام اويهم في حديثه او يخطى فيه . فهذا لا ينزله عن درجة الثقة ، فان الوهم اليسير لا يضر ولا يخلوا احد.

(قواعد في علوم الحديث ١٦٨)

اور جب کسی راوی کے بارے میں محدثین کہیں کہ لہ او ھام (اس کے لئے وہم ہیں) یا وہ حدیث میں وہمی ہے یا غلطی کرتا ہے تو پیالفاظ اس کو ثقہ کے درجہ سے نہیں گراتے کیونکہ قبل وہم مضرنہیں ہے اور اس سے خالی و پاک کوئی ایک بھی نہیں۔

اس سے ثابت ہوا کہ بیرجرح ہی نہیں۔اگر بیرجرح ہے تو پھر صحیحین سے بھی ہاتھ دھو بیٹھیں۔دیکھیں کتنے رواۃ کے بارے میں علامہ ابن حجر عسقلانی نے بیرالفاظ فرمائے ہیں ۔ملاحظہ فرمائیں:

(خ)ابراہیم بن یوسف بن اسحاق (م۔خت)اسامہ بن زیداللیٹی (م) اسمعیل بن عبدالرحمٰن اسدی (خ) ایمن بن تابل (خ) جاہر بن عمرو (م) جربن نوف (ح) جاتم بن اسمعیل (م) حرب بن ابی العالیہ (خ) حری بن عاره (خ) حزم بن ابی حزم (خ) حسن بن العباح (م) حسن بن فرات (م) حمید بن زیاد (م) رسیعہ بن کلثوم۔عبداللہ بن قبیس العباح (م) حسن بن فرات (م) حمید بن زیاد (م) رسیعہ بن کلثوم۔عبداللہ بن قبیس وغیر ہم کے بارے میں بہی الفاظ مروی ہیں۔ملاحظ فرما کیں تقریب المتہذیب۔

تو ثابت ہوا کہ بیخود ساختہ اعتراض بھی پہلے اعتراضات کی طرح مردود ہے۔
جو تقااعتراض:

اس حدیث کی سند پرمنکرین شان رسالت کا برغم خویش بہت وزنی اور بہت اہم ہیہ

اعتراض ہے کیونکہ بیان کا خودساختہ نہیں بلکہ بیاعتراض دنیائے علم وفن کے ایک بہت بڑے ماہر یعنی حضرت امام ذہبی نے کیا ہے۔

مولوی سجاد بخاری صاحب اس سلسله میں یوں رقمطر از ہیں:

ایک راوی حجاج بن الاسود ہے۔ بیراوی ذات اور حال دونوں اعتبار سے مجہول ہے مستلم بن سعید کے سواکوئی اس سے روایت نہیں کرتا۔ بیرحدیث جواس نے ثابت بنانی کے داسطے سے حضرت انس سے بیان کی ہے

امام ذہبی اس کوحدیث منکر فرماتے ہیں:

حجاج بن الاسود عن ثابت البناني نكرة ما روى عنه فيما اعلم سوى مستلم بن سعيد فاتى بخبر منكر عنه عن الانس في ان الانبياء احياء في قبورهم يصلون رواه البيهقي. (ميزان الاعترال ٢٠٠١)

حجاج بن الاسود ثابت بنانی سے روایت کرتا ہے وہ مجہول العین والحال ہے۔ میرے علم کے مطابق مستلم بن سعید کے سواکوئی اور اس سے روایت نہیں کرتا۔ چنانچہ اس نے ثابت کے ذریعے انس سے ایک مشکر حدیث روایت کی ہے کہ انبیاء قبروں میں زندہ ہیں نماز پڑھتے ہیں۔

جواب: جناب سجاد بخاری صاحب کابیر کہنا کہ بیر راوی ذات اور حال (مجہول العین والحال) ہے یہ بالکل غلط ہے اور امام ذہبی نے بھی اس راوی کا مجہول ہونا کسی محدث سے نقل نہیں فرمایا یعنی امام ذہبی سے پہلے اس راوی کو کسی بھی محدث نے نکرہ یا مجہول نہیں لکھا۔ یہامام ذہبی سے پہلے اس راوی کو کسی بھی محدث نے نکرہ یا مجہول نہیں لکھا۔ یہامام ذہبی کا بنا قول واجتہاد ہے جو کہ عقل فقل کے لحاظ سے خلاف واقعہ وغلط ہے ملاحظ فرما کیں امام دہبی خود فرما ہے ہیں:

و ان قلت: فيه جهالة او نكرة او يجهل او لايعرف و امثال ذلك ولم اعزوه الى قائل فهو من قبلى. (ميزان الاعتدال ٢:١)

اگر میں کسی راوی کے بارے میں کہوں کہاں میں جہالت ہے یا وہ نکرہ ہے یا جہالت

کی نسبت اس کی طرف معروف یا اس جیسا کوئی لفظ کہوں اور اس کی کسی کی طرف نسبت نہ کروں تو یہ جرح میری طرف سے ہوگی۔

ثابت ہوا کہ امام ذہبی کا اپنا اجتہاد ہے۔

پہلے نمبر پرتوبات ہے کہ یہاں امام ذہی کو سہو ہوگیا ہے۔ بیراوی مجہول نہیں ہے جیما کہام عسقلانی فرماتے ہیں: حجاج بن الاسود .انما هو حجاج بن ابی زیادہ الاسود یعرف بزق العسل و هو بصری .. قال احمد ثقة و رجل صالح وقال ابن معین ثقة و قال ابو حاتم صالح الحدیث و ذکرہ ابن حبان فی الثقات.

(لسان الميز ان١٤٥:٢)

حجاج الاسود...وہ حجاج بن ابی زیاد ہے جو کہ زق العسل کے نام سے مشہور ہے اور بھری ہے امام اسم معین نے فرمایا تقہ ہے اور ابو بھری ہے۔امام ابن معین نے فرمایا تقہ ہے اور ابو حاتم نے کہا کہ صالح الحدیث ہے۔امام ابن حبان نے اس کو باب الثقات میں (۲۰۲۱) ذکر کیا ہے۔

اوراسی طرح امام ابن ابی حاتم نے بھی اس رادی کی تعدیل ہی نقل کی ہے۔ جرح کا کوئی لفظ نقل نہیں کیا۔ ملاحظہ فرمائیں کتاب الجرح والتعدیل ۱۲۱۳ اور امام بحی بن معین نے کہا حاج الاسود بھری ثقہ ہے۔

اج الاسود بھری ثقہ ہے۔

(تاریخ یحی بن معین ۱۰۱۲)

اب جبکہ ریہ بات دلائل سے واضح ہوگئ کہ ریدراوی مجہول نہیں بلکہ معروف اور زبر دست تفدیے تو بیدروایت بھی صحیح ٹابت ہوگئ ۔

لیکن بعض حضرات امام ذہبی کی اس عبارت کو تیجے ٹابت کرنے کے لئے ایڑی چوٹی کا زورصرف کررہے ہیں۔اورطرح طرح کی باتیں بناتے ہیں۔ مولوی سجاد بخاری لکھتے ہیں:

"اساءالرجال میں امام ذہبی استقراء تام کے مالک ہیں اور اس فن میں ان کی رائے معاصرین اور بعد کے علماء کی رائے پر فائق اور راجے ہے۔ یہ بات بظاہر سیجے نہیں معلوم ہوتی کہ ایک اور شخص مینی شرمحرمماتی نقل کرتے ہیں:

"علامہ ذہبی وہ ہیں جن کونفذرجال میں کامل ملکہ حاصل ہے۔ جب علامہ ذہبی کوروا ۃ
اوررجال کے پر کھنے کی کمل مہارت حاصل ہے اور ان کے بعد آنے والے جملہ محدثین کرام ان
پراس فن میں کلی اعتماد کرتے ہیں تو ان پر بلاوجہ الزام کیوں عائد کیا جا تا ہے کہ یہ ان کا وہم ہے۔ "
پراس فن میں کلی اعتماد کرتے ہیں تو ان پر بلاوجہ الزام کیوں عائد کیا جا تا ہے کہ یہ ان کا وہم ہے۔ "
(آئیز سکین الصدور ص ۲۳)

جواب:

امام ذہبی کی اساءالرجال میں تحقیق وعلم استقراء تام کے درجہ میں ہے۔ یہ بجا۔اور "رواۃ" اوررجال کو پر کھنے کی کممل مہارت ہے۔ یہ بھی تھیجے۔لیکن امام ذہبی معصوم نہیں ہیں کہان سے غلطی کا امکان ہی نہ ہواوراس راوی کوئکرہ کہنا ان کی غلطی ہے جس کا انہوں نے خود بھی اقر ار کیا ہے اس راوی کے بارے میں امام ذہبی خود فرماتے ہیں:

قلت حجاج ثقة. (تلخيص المستدرك ٣٢٢:٢٦ كتاب الرقاق) م

حجاج تقدہے۔

امام ذہبی خوداس راوی کو ثقہ گر دانتے ہیں معلوم ہوتا ہے کہ میزان میں یا تو علامہ ذہبی کو سہو ہو گیا ہے یا پھرانہوں نے بعد میں ویسے ہی اس جرح سے رجوع کرلیا ہے۔ ملاحظہ فرما ئیں ، آپ فرماتے ہیں :

حبجاج الاسود القسملي ويقال له حجاج زق العسل و هو حجاج بن ابي زياد حدث عن شهر و ابي نضرة وجماعة بصرى صدوق وروى عنه جعفر بن سليمان و عيسى بن يونس و روح و كان من الصلحاء و ثقه ابن معين.

(سيراعلام النبلاك: ٢ كموسسة الرسالة بيروت)

حجاج الاسودالقسملی ، اوراس کو حجاج زق العسل بھی کہتے ہیں اور وہ حجاج بن ابی زیاد ہے جو کہ شہر ، ابونضر ہ اور محدثین کی ایک جماعت سے روایت لیتا ہے اور بھری ہے اور صدوق ہے اور اس سے جعفر بن سلیمان اور عیسیٰ بن بونس اور روح نے روایت کی ہے وہ علاء میں ہے۔ امام ابن معین نے اس کو ثفتہ کہا ہے۔

تو معلوم ہوا کہ امام ذہبی نے اپنی جرح سے خود ہی رجوع فرمالیا تھا۔ اور اگر کوئی یہ ثابت کرنے کی کوشش کرے کہ بیراوی بہر حال مجہول ہے چونکہ اس کوامام ذہبی نے مجہول کہد یا ہے تو میں عرض کرونگا کہ امام ذہبی نے تو بہت سارے ثقات کومیزان الاعتدال میں مجہول کھودیا ہے تو کیا آپ ان سب ثقہ راویوں کوفقط امام ذہبی کے کہنے پرمجہول مان لیس گے؟

میں جند مثالیں مزان سے پیش کرتا ہوں کہ امام ذہبی نے کن کن گؤ روات کے کہنے میں جند مثالیں مزان سے پیش کرتا ہوں کہ امام ذہبی نے کن کن گؤ روات کے کہنے میں جند مثالیں مزان سے پیش کرتا ہوں کہ امام ذہبی نے کن کن گؤ روات کے کہنے میں جند مثالیں مزان سے پیش کرتا ہوں کہ امام ذہبی نے کن کن گؤ روات کے کہنے ہوگا کے کہنا ہوں کے کہنے ہوگا کے کہنے کرتا ہوں کے کہنے کرتا ہوں کی کرتا ہوں کی گؤ کے کہنا کہ کو کہنا کے کہنا کو کرتا ہوں کی کرتا ہوں کے کہنا کی کو کرتا ہوں کو کرتا ہوں کرتا ہوں کرتا ہوں کی کرتا ہوں کے کہنا کہ کرتا ہوں کرت

آئیں چند مثالیں میزان ہے پیش کرتا ہوں کہ امام ذہبی نے کن کن ثقہ روات کے بارے میں مجبول وغیرہ جیسے الفاظ لکھے ہیں۔

امام ذہبی فرماتے ہیں:

الحسن بن الحسن يسار ذكره ابن أبي حاتم مجهول.

كاس كوابن ابي حاتم نے ذكر كيا ہے يہ جہول ہے۔

اب دیکھیں کہ راوی ایباہے کہ جس سے امام بخاری وسلم وغیر ہمانے رویت لی ہے

اورمیزان الاعتدال میں اس کے بارے میں مجہول لکھا گیا ہے۔

حضرت علامه المزى لكهية بين:

الحسين بن الحسن يسار. قال احمد بن حنبل من الثقات الماموئين وقال النسائى ثقة وذكره ابن حبان فى الثقات روى له بخارى ومسلم و نسائى (تهذيب الكمال ٣٥٩:٣٥٠)

الحسین بن حسن بن بیار کے بارے میں امام احمد بن صنبل نے فرمایا یہ ثقات مامومین میں سے ہاورنسائی نے کہا ثقہ ہاور ابن حبان نے اس کو ثقات میں ذکر کیا ہے اور اس سے

امام بخاری وامامسلم اورامام نسائی نے روایت لی ہے۔

حتی کہ امام ذہبی نے تو ایک صحابی رسول رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے بارے میں بیالفاظ لکھ دیئے ہیں:

مدلاج بن عمر واسلمی لایدری من هو (میزان الاعتدال ۸۲:۸) مدلاج ابن عمر واسلمی کون ہے بیں جانا گیا۔ یعنی یہ مجہول ہے۔ (استغفر اللہ) امام جرعسقلانی ان کے بارے میں فرماتے ہیں:

و هـذا صحابي ذكره ابن حبان وغيره في الصحابة . و هذا رجل من اهل بدر و لم يختلف عن ذكره احد ممن صنف في الصحابة.

(لسان الميز ان ١٣٠١٢:١٣)

میصحابی رسول بیں اور ان کا ذکر ابن حبان وغیرہ نے صحابہ میں کیا ہے اور میخص اہل بدر میں سے بیں بعنی بدری صحابی بیں اور جس نے بھی صحابہ پر لکھاان میں سے کسی کا بھی اختلاف ان کے صحابی ہونے میں نہیں ہے۔

اس طرح کی اور بھی بہت مثالیں دی جاسکتی ہیں لیکن کتاب کوطوالت سے بچانے کے لئے ہم انہیں دومثالوں پراکتفا کرتے ہیں۔ویسے بھی عقبند کے لئے اشارہ کافی ہے۔ یانچواں اعتراض:

اس حدیث پرشرمحدمماتی اعتراض کرتے ہوئے رقمطراز ہیں:

'' دراصل حجاج بن اسود کی ثقاجت کی بحت کےعلاوہ ان سے ماسوامتلم بن سعید کے کسی نے بیرحدیث روایت نہیں گی۔'' ( آئینڈ سکین الصدورص ۳۲)

جواب:

 راوی ہیں جو کہ بہت ساری احادیث میں متفرد ہیں کیکن ان احادیث پراعتر اض نہیں تو پھراس پر کیوں ہے؟ آپ دور نہ جائیں صحیحین میں کتنے راوی ہیں جن سے صرف ایک ہی راوی روایت کرتا ہے۔ملاحظہ فرمائیں

حضرت امام علامه ابن مجرع سقلانی اساء بن الحکم الفز اری کر جمه میں فرماتے ہیں:
و قبال البخاری لم يسرو عنه الا هذا الحديث و حديث آخر لم يتابع
عليه ... قال المزی هذا لا يقدح في صحة الحديث لان وجود المتابعة ليس
بشرط في صحة كل حديث صحيح . (تهذيب التهذيب الته

امام بخاری نے فرمایا کہ اس سے اس حدیث کے سوااورکوئی روایت نہیں ہے اوراس کی کوئی دوسری حدیث کے لئے معزنہیں کوئی دوسری حدیث کے لئے معزنہیں ہے۔ کوئکہ متابع کا پایا جانا ہر سیح حدیث کیلئے ضروری نہیں ہے۔

اور پھرمشہورد یو بندی جناب ظفر احمد عثانی تھانوی نے لکھا ہے:

من لم يرو عنه الا واحد فقط لا يمتنع ان يكون ثقة محتجا به. (قواعد في علوم الحديث ٢٣٧)

کہ جس راوی سے صرف ایک ہی راوی راویت کرے اس کے ثقہ اور قابل احتجاج ہونے کے منافی نہیں ہے۔

اورعلامه حافظ الوبكر محمد بن موى الحازمى فرماتي بين: لا نهم الدخرجافى كتابه ما احاديث جماعة من الصحابة ليس لهم الاراووا حدو احاديث لا تصرف الامن جهة واحدة. (شروط الائمة الخمية ص ٢٧)

کیونکہ بخاری ومسلم نے اپنی اپنی کتاب میں صحابہ کی ایک جماعت سے روایات لی ہیں کہ جن سے صرف ایک ہی راوی روایت کرنے والا ہے اور وہ حدیث سوائے اس ایک جہت کے سی وجہ سے بہچانی بھی نہیں جاتی یعنی اس کا متابع بھی کوئی نہیں ہے۔

اور پھر علا مہ الحازمی نے تفصیلا ایس احادیث کوفل بھی کیا ہے کہ جن میں بعض مقامات اور پھر علا مہ الحازمی نے تفصیلاً ایس احادیث کوفل بھی کیا ہے کہ جن میں بعض مقامات

برصرف ایک ہی راوی ہے۔

تو جب مطلقاً ایک راوی سے روایت کرنے والا صرف ایک ہی راوی ہو وہ صحت حدیث کے منافی نہیں ہے۔تو پھر حجاج بن اسود سے تو کئی دیگر راوی بھی روایت کرتے ہیں۔اس کئے بیاعتراض بالکل بچکا نہ اور پا گلائہ اعتراض ہے۔ اعتراض الکل بچکا نہ اور پا گلائہ اعتراض ہے۔ اعتراض:

شرمحرمماتی جھنگوی نے لکھاہے:

بیحدیث الانبیاء احیاء فی قبور هم یصلون. جوکہ بزعم موصوف حیاۃ البی

بحیاۃ دنیویہ هیقیہ جسمانی عضریہ کے عقیدہ کی مرکزی دلیل ہے۔ صرف مندابی یعلی ومند ہزار
میں صرف ایک صحابی سے مروی ہے جن کا نام نائی اسم گرائی حضرت انس بن ما لک ہے رضی اللہ
تعالیٰ عنہ ہے۔ ان کے بعد آپ کے سینکڑوں شاگر دیتے گریہ حدیث صرف ان کے ایک ہی
شاگر دبتاتے ہیں جن کا اسم گرائی ثابت بنائی ہے۔ پھر آگے ان کے بیسیوں شاگر دیتے گریہ
حدیث صرف ایک ہی شاگر دبتاتے ہیں جن کا نام تجائے بین اسود ہے۔ پھر ان سے صرف مسلم
میں سعید زوایت کرتے ہیں۔ اب مسلم بین سعید کے شاگر دول بیس سے صرف دوروایت کرتے
ہیں جن میں سے ایک کا نام تو حسن بن قنیمہ خزائی ہے اور یہ حسن بن قنیمہ خزائی ابن عدی اور مسلم
ہیں جن میں سے ایک کا نام تو حسن بن قنیمہ خزائی ہے اور یہ حسن بن قنیمہ خزائی ابن عدی اور مسلم
ہیں جن میں سے ایک کا نام تو حسن بن قنیمہ خرائی ہے اور یہ حسن بن قبیمہ خزائی ابن عدی اور مسلم
ہیں جن میں سے میا کہ الحدیث ، متر وک الحدیث ، ضعیف ، کثیر الوہم ہے۔
اب مسلم بن سعید کا ایک بی شاگر درہ گیا اور وہ ہے تھی بن ابی بکیر ۔ پھر اس کا ایک بی

اب سلم بن سعید کاایک ہی شاکر درہ کیا اور وہ ہے گئی بن ابی بلیر۔ پھراس کا ایک ہی شاگر دابوالجہم الازرق بن علی پھراس کا شاگر دصاحب مندابویعلی موصلی متوفی کے ۳۰ھ ہیں۔ الغرض حضرت انس سے لے کر ابویعلی تک چارصدیوں میں گنتی کے کل ۲۰۲ آدمی ہیں اور اپنے اپنے استاد سے روایت کرنے میں سب متفرد ہیں۔

(آئمينه العدور ٢٤،٢٦)

اس سے ملتا جلتا اعتر اض سجاد بخاری غلام خانی نے بھی اقامۃ البر ہان۳۵۳ص۳۵۳ پر نقل کیا ہے۔

جواب

اس اعتراض كاسلسله وارجواب ملاحظ فرمائين:

(۱) یہ حدیث صرف مندانی یعلی اور مند بزار میں صرف ایک صحابی سے مروی ہے جن کا نام نامی اسم گرامی حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہے۔ اس دیوبندی مماتی مولوی صاحب کاعلم تو اس سے ظاہر ہے کہ یہ حدیث اس کے مطابق صرف مندانی یعلی اور مند بزار میں ہے حالانکہ ہم پچھلے صفحات میں واضح کرآئے ہیں کہ اس حدیث کو کم وہیش نومحدثین نے بزار میں ہے حالانکہ ہم پچھلے صفحات میں واضح کرآئے ہیں کہ اس حدیث کو کم وہیش نومحدثین نے ابنی اپنی کتاب میں بسندنقل کیا ہے۔

اور جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ بیصرف ایک صحابی حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالی عنہ سے مروی ہے تو بیتو کوئی جرح نہیں۔ کتنی احادیث صحیحین میں موجود ہیں جو کہ صرف ایک صحابی سے مروی ہیں اور آ گے ان سے روایت کرنے والا بھی صرف ایک ہی ہے۔ کسی صحیح صدیث کا متابع نہ پایا جانا کوئی عیب وجرح نہیں ہے جسیا کہ ہم پیچھے بیان کر چکے ہیں۔

اعتراض كادوسراحصية

ان (حفرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ) کے بعد آپ کے بینکڑوں شاگر دیتھے۔ مگریہ حدیث صرف ان کے ایک ہی شاگر دبتاتے ہیں۔ جن کااسم گرامی ثابت بنانی ہے۔ جواب:

اگر واقعتا ایسا ہی ہوتا کہ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بیر وایت صرف حضرت ثابت بنانی ہی روایت کرتے تو پھر بھی کچھ مضا کقہ بیس تھا کیونکہ حضرت ثابت بنانی زبر دست ثقبہ تابعی ہیں اور ثقبہ کا تفر دم صزنہیں۔

لیکن یہاں تو معاملہ اس کے برعکس ہے۔حضرت انس رضی اللہ تعالی عنہ سے بیصدیث روایت کرنے میں ثابت بنانی کے ساتھ عبد العزیز (عند البزار) اور ابوائی (عند البہقی) بھی موجود ہیں۔ملاحظ فرمائیں۔

امام بزار فرماتے ہیں:

حدثنا محمد بن عبدالرحمن بن المغفل الحراني ثنا الحسن بن قتيبة المدائني ثنا حماد بن سلمه عن عبد العزيز عن انس قال ، قال رسول الله صلى المدائني ثنا حماد بن سلمه عن عبد العزيز عن انس قال ، قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم الانبياء احياء يصلون في قبورهم. (كثف الاستار عن واكد المبر ارسان المام النوق)

بند نذکور، حضرت عبدالعزیز حضرت انس رضی الله تعالی عنه سے روایت کرتے ہیں کہ رسول الله صلی الله تعالیٰ علیه وسلم نے فرمایا: انبیائے کروام زندہ ہیں اور اپنی قبروں میں نمازیں پڑھتے ہیں۔

تواس سند میں حضرت ثابت بنانی کے حضرت عبدالعزیز متابع ہیں'۔ اورامام بیمجی نقل کرتے ہیں:

اخبرنا ابو عشمان الامام انبأ زاهر بن احمد انبأ ابو جعفر محمد بن معاذ السماليني ثنا الحسين بن الحسن ثنا مؤمل ثنا عبيد الله بن ابي حميد الهذلي عن ابي المليح عن انس بن مالك الانبياء في قبورهم احياء يصلون.

(حاة الانباء عن المليم عن السربي مالك الانبياء في المليم المليم عن السربي مالك الانبياء في قبورهم المليم عن السربي المليم عن السربي مالك الانبياء المليم المليم عن السربي مالك الانبياء المليم عن السربي المليم عن السربي مالك الانبياء المليم المليم عن السربي المليم المليم المليم المليم المليم المليم عن السربي المليم المليم المليم المليم المليم المليم المليم المليم المليم عن السربي المليم الملي

بسند فدکور جناب ابواالی حضرت انس رضی الله تعالی عندے روایت کرتے ہیں کہ انبیائے کرام قبروں میں زندہ ہیں نمازیں پڑھتے ہیں۔

تو ٹابت ہوا کہ بیاعتر اض بھی کم علمی اور تعصب کا بتیجہ ہے اور حقیقت کے ساتھ اس کو دور کا بھی واسط نہیں ہے۔

توجب بیاعتراض بی باطل ومردود ہے تو آگے بیاعتراض کرنا کہ حضرت ثابت نے جاج بن الاسود اور جاج بن الاسود سے سوائے متلم کے بیردایت کسی نے بھی روایت نہیں کی السود اور جاج بن الاسود سے سوائے متلم کے بیردایت کسی نے بھی روایت نہیں کی السود ایسے آپ بی ختم ہوجا تا ہے۔ اور پھراس کے بعد ساعتراض کہ

مستلم کے شاگردول میں سے صرف دوروایت کرتے ہیں جن میں سے ایک کا نام تو حسن بن قتیبہ خزاعی ہے جو کہ مجروح راوی ہے۔

اب متلم بن سعید کا صرف ایک ہی شاگر رہ گیاوہ ہے کہ بھی بن ابی بگیر پھراس کا ایک ہی شاگر دو ابوالجم الازرق بن علی پھراس کا شاگر دصاحب مند ابو یعلی موصولی ہے۔

بیاعتراض بھی کوئی وقعت نہیں رکھتا بلکہ بیاعتراض تو معترض کی علمی پستی پر ماتم کرر ہا ہے کہ اس کوا تناجی علم نہیں کہ بحی بن ابی بکیر سے صرف ابوالجہم الازرق بن علی ہی روایت نہیں کرتا بلکہ عبداللہ بن بحی بن ابی بکیر بھی بیروایت کرتا ہے۔ اور وہ ثقہ ہے جبیبا کہ بچھلے صفحات میں ابونعیم کے حوالے سے گذر چکا ہے۔

اعتراض:

ال مح حديث برايك اعتراض بيكياجا تاب كه

الغرض حفرت انس رضی الله تعالی عند ہے کے کر ابویعلی موصلی تک چارصد یوں میں سین کے کل ۲، کآ دمی ہیں۔ اور اینے اپنے استاد سے روایت کرنے میں سب متفرد ہیں۔ جواب:

اگرمسکدایی ہوتا تو پھر بھی مضا کھتنہیں تھا کیونکہ یہ سب راوی ثقہ ہیں لیکن جیسا کہ ہم بیان کرآئے ہیں کدان میں سے کوئی بھی متفر ذہیں ہے۔ (الجمد للدر بالعالمین)

تنعبیہ: اس حدیث پر منکر کا اطلاق ہرگز جا ئز نہیں ہے کیونکہ منکر وہ روایت ہوتی ہے کہ جس میں کوئی ضعیف راوی ثقہ راویوں کے خلاف روایت کرے ۔ یا پھر بقول بعض کوئی ثقہ راوی اپنے سے اوثق راوی کی مخالفت کر ہے۔ جبکہ اس حدیث میں نہ تو کوئی ضعیف راوی ہے کہ وہ ثقہ کی مخالفت کر ہے۔

اورجس حدیث کواس کے مقابلے میں مقبول روایت قرار دیا جار ہاہے وہ دراصل ایک اور روایت ہے بلکہ وہ روایت: مسردت علی قبر موسیٰ و هو قائم یصلی فیه ، اس کی شاہداور مویدروایت ہے نہ کہ اس کے خالف جیہا کہ

امام بيهق فرماتي بين:

و لحيلة الانبياء بعدموتهم صلوات الله عليهم شواهد من الاحاديث الصحيحة منها ان النبي صلى الله تعالىٰ عليه وسلم ليلة الاسرى به مر على موسىٰ عليه السلام وهو يصلى في قبره.

(حياة الانبياء)

اورانبیائے کرام علیہم السلام کی حیاۃ بعداز وفات پرضیح احادیث میں سے شواہر موجود میں۔ان میں سے دہ حدیث ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم معراج کی رات حضرت موی علیہ السلام پرگذر ہے تو وہ اپن قبر میں نماز پڑھ رہے تھے۔

اور حفرت علامه خاوی این شیخ علامه جرعسقلانی سے قال کرتے ہیں:

و شاهد الحديث الاول ماثبت في صحيح مسلم من رواية حماد بن سلمة عن انس رفعه مررت بموسى ليلة اسرى بي عندالكثيب الاحمر وهو قائم يصلى في قبره.

(القول البرليج: ١٢٨)

پہلی صدیث (الانبیاء احیا فی قبور هم یصلون) کا ثاہر ومؤید وہ صدیث ہے جو صحیح مسلم میں جماد بن سلمہ کی سند سے حضرت انس رضی اللہ تعالی عنہ سے مرفوعاً بیان ہوئی کہ میں موئی پرگز رامعراج کی رات تو وہ ریت کے سرخ ٹیلے کے پاس اپنی قبر میں کھڑے نماز پڑھ رہے ۔ عصے۔

تو ثابت ہوا کہ بیصدیث اس کی موید و شاہر ہے نہ کہ اس کی مخالف کہ ایک کور دکیا جائے تب دوسری کا اثبات ہوگا۔ جب دونوں روایتیں صحیح میں اور ایک دوسری کی مخالف نہیں میں تو دونوں کوشیح مانا جائے گا۔

## حدیث نمبرسا:

و قدروى من وجه آخر عن انس بن مالك موقوفاً اخبرنا ابو عثمان الامام رحمه الله أنبأ زاهر بن احمد انبا ابو جعفر محمد بن معاذ المالينى ثنا الحسين بن الحسن ثنا مومل ثنا عبيد الله بن ابى حميد الهذلى عن ابى المليح عن انس بن مالك : الانبياء فى قبورهم احياء يصلون.

اورایک اورسند کے ساتھ حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بیروایت موقوف بیان کی گئی ہے۔ بسند مذکور حضرت ابوالملیح حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کر تے ہیں کی حضرات انبیائے کرام علیہم السلام اپنی قبروں میں زندہ ہیں اور وہ نماز پڑھتے ہیں۔ ہیں۔

ال موقوف روایت میں حضرت ابوا کیے بن اسامہ المہذ کی حضرت امام ثابت بنانی کے متابع اور شاہد ہیں اور یہ موقوف روایت اس سے پہلی روایت مرفوع کی تائید کررہی ہے۔ لہذا یہ کہنا الانبیاء احیاء فی قبور هم یصلون کے الفاظ حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالی عنہ سے سوائے ثابت بنانی کے اور کوئی راوی روایت نہیں کرتا، بالکل غلط ہے۔ جناب ابوا کہنے تابعی اور ثقتہ ہیں۔ ملاحظ فرما کیں تہذیب الکمال للمزی ۵۲،۵۵:۲۲ ہے۔

بیروایت امام بیمق نے چونکہ عن ٹابت عن انس رضی اللہ تعالی عنہ سے مرفوع روایت کی تائید میں بیان کی ہے لہذا اگر چہاس کا ایک راوی عبیداللہ بن ابی حمید ضعیف ہے پھر بھی اس کے پیش کرنے میں کوئی مضا کفتہ ہیں۔ کیونکہ متابع اور شواہر میں ضعیف راوی کی روایت بھی پیش کی جاسکتی ہے جیسا کہ محدثین حضرات نے بیان فر مایا ہے۔

حضرت امام سخاوی فرماتے ہیں:

لا نحصار للمتابعات في الثقة كذالك الشواهد و لذا قال ابن

الصلاح: و اعلم انه قديد حل في باب المتابعات و الاستشهاد رواية من لا يحتج بحديثه وحده. بل يكون معدوداً في الضعفاء و في كتابي البخاري و مسلم جماعة من الضعفاء ذكرهم في المتابعات والشواهد.

(فتح المغيث شرح الفية الحديث ا:٢٠٩)

متابعات کے لئے صرف ثقہ برہی انھھارنہیں کیا جائے گا۔ای طرح شواہد میں چونکہ امام ابن الصلاح نے فرمایا کہ جان لیما جا ہے کہ متابعات اور استشہاد کے باب میں ایسے راوی کی حدیث بھی پیش کی جاسکتی ہے کہ جس کی حدیث سے متفرد ہونے کی حالت میں احتجاج نہ کیا جائے بلکہ اس میں ضعفاء بھی شار ہوں گے اور بھی بخاری ومسلم میں ایک جماعت ضعیف راویوں کی ہے کہان کومتا بعات وشواہر میں ذکر کیا گیا ہے۔

يبي اصول ابن الصلاح نے "مقدمه ابن الصلاح" ص ١١٠ مام نووي نے كتاب الارشاد "طلاب الحقائق الى معرفة سنن خير الخلائق ا:٢٢٣،٢٢٣ "امام ابن ملقن في المقنع في علوم الحديث!:۱۸۸،۱۸۹''امام ابويحيي زكريا الانصاري نے ''فتح الباقي بشرح الفية العراقي ص ۱۸۱'' امام جلال الدین سیوطی نے '' تدریب الراوی ا:۲۴۵' میں بیان فر مایا ہے۔ جناب مولوي ظفر احمر عثاني لكصة بين:

و في تعليق الحسن: الضعيف يكفي بلا اعتضاد و في موضع منه: ( قواعدعلوم الحديث ٦٨)

الضعيف يصلح للتقوية.

العلق الحن میں ہے کہ ضعیف روایت تائید کے لئے کافی ہے اور ای کتاب میں ایک جگه لکھا ہے کہ ضعیف تقویت کی صلاحیت رکھتی ہے۔

توبدروایت اگر چموقوف ہونے کے ساتھ ساتھ ضعیف بھی ہوتو تا سکداور متابع کے طور یراس کو پیش کرنا جائز ہے۔ای لئے امام بیہتی نے اس روایت کو یہاں پیش کیا ہے۔

#### حديث تمبريم:

و روى كما اخبرنا ابو عبد الله الحافظ ثنا ابو حامد بن على الحسنوى املاء ثنا ابوعبد الله محمد بن العباس الحمصى ثناابو الربيع الزهرانى ثنا اسماعيل بن طلحة بن يزيد عن محمد بن عبدالرحمن بن ابى ليلىٰ عن ثابت عن انس عن النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم ، قال : ان الانبياء لا يتركون فى قبورهم بعد اربعين ليلة و لكنهم يصلون بين يدى الله عز وجل حتى يُنفخ فى الصور.

بسند مذکور:

حضرت انس رضی الله تعالی عنه نبی اکرم صلی الله تعالی علیه وسلم سے روایت کرتے ہیں آپ نے ارشاد فرمایا کہ انبیائے کرام اپنی قبروں میں جالیس روز کے بعد نہیں چھوڑے جاتے مگر میکہ وہ اللہ عزوجل کے حضور صور بھو نکنے تک (یعنی قیامت تک) نماز پڑھتے ہیں۔

وهذا ان صح بهذا اللفظ، فالمراد به والله اعلم لا يتركون الاهذا المقدار ثم يكونون مصلين فيما يدى الله عز وجل كما روينا في الحديث الاول.

یہ حدیث اگران الفاظ کے ساتھ سے جو اس سے مرادیہ ہے کہ وہ اس مقدار (لینی عالیس راتیں) چھوڑ ہے جاتے ہیں۔ پھراپنے رب کے حضور نمازیں پڑھتے ہیں جبکہ ہم نے حدیث ادل میں روایت کیا۔

اس صدیث کی امام دیلمی نے بھی تخریج کی ہے ملاحظہ ہوفر دوس الاخبارا:۳۲۲ حاکم فی التاریخ کذافی کنز العمال ۱۱:۳۷۳ ما ۲۷۳۸ م

اس روایت میں ایک راوی محمہ بن عبد الرحمٰن بن ابی کیلی ہے جو کہ مختلف فیہ ہے۔ محدثین کی اکثریت نے اس پر کلام کیا ہے۔لیکن بعض محدثین نے اس کی تعدیل بھی فر مائی ہے۔ امام عجلی فر ماتے ہیں:

محمد بن عبد الرحمن بن ابى ليلىٰ كوفى ، صدوق ثقة وكان فقيها، صاحب سنة وكان صدوق جائز الحديث. (تاريخ الثقات ص١٠٠٠)

محمر بن عبدالرحمٰن بن البي ليلي كوفي صدوق (سجا) اور ثقه ہے۔ وہ فقیہ اور صاحب سنة تھا اور سجا اور جائز الحدیث ہے۔

الم ابوحاتم الرازى فرماتى بن. محلمه الصدق كان سيى الحفظ شغل بالقضاء فسأحفظه لا يتهم بشيئى من الكذب و سئل ابوزرعه فقال هو صالح ليس بالقوى ما يكون.

اس کامحل (مقام) صدوق (سچا) اور کمزور حافظے کا مالک قضا کے معاملات میں مشغول رہاس کئے اس کا حافظہ کمزروہ وگیا۔ امام ابوزرعہ سے اس کے بارے میں سوال ہوا تو انہوں نے کہاوہ صالح ہے اورا تناقوی نہیں جنتا کہ ہونا جائے۔

امام برذگ امام ابوزر عدرازی نظر نظی اسالت ابو زرعة عن محمد بن عبد الوحمن بن ابی لیلی فقال: رجل شریف.

(اسئلة البرذعي عن ابي زرعة وكتاب الضعفاء٢: ٢٥٥)

میں نے ابوزرعہ سے محمد بن عبدالرحمٰن بن ابی لیلی کے بارے میں بو جھا تو انہوں نے کہا کہ وہ شریف آ دمی ہے۔

شایدای وجہ سے حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی فرماتے ہیں: وبیہ فی ازروایت انس می آرد صحیح می کند۔

اور پہتی نے حفرت انس رضی اللہ تعالی عنہ ہے روایت کی ہے، سی ہے۔ حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی فر ماتے ہیں : مراد آں بود کہ حیات ایثاں در قبر دائم و متمراست وكيكن درمدت اربعين بحال نماز وعبادت ظاهر نبود

(جذب القلوب الى ديار الحوب ١٩٩)

اس حدیث شریف سے مرادیہ ہے کہ قبر میں ان (انبیائے کرام) کی حیات دائمی اور ہمشگی والی ہے کین چالیس دن تک ان سے نماز وعبادت کاظہور نہیں ہوتا۔

حضرت الم فرقائي فرمات بين فعالم مراد انهم لا يتركون يصلون الاهذا المقدار ويكون مصلين بين يدى الله.

(زرقانی شرح المواهب،۳۳۵)

ال حدیث شریف سے مرادیہ ہے کہ انبیائے کرام علیہم السلام ال عرصہ معینہ کے بعد نماز پڑھنے میں میں نماز پڑھتے ہیں۔ نماز پڑھنے سے چھوڑ نے ہیں جاتے بلکہ وہ اللہ تعالیٰ کے حضور خاص میں نماز پڑھتے ہیں۔ حضرت امام تقی الدین سکی فرماتے ہیں: فیالسمسر احد بعد و اللہ اعلم لایتر کون لا

يصلون الا هنا المقدار ثم يكونون مصلين فيما بين يدى الله تعالى: قال

البيهقى و لحياة الانبياء بعد موتهم شواهد من الاحاديث الصحيحة .

(شفاء القام)

پس اس حدیث کی مرادیہ ہے کہ نہیں جھوڑے جاتے بعنی نہیں نماز پڑھتے وہ مگراس مقدار کے بعد پھر کہ اللہ تعالیٰ کے حضور نمازیں پڑھتے ہیں اور امام بیہ تی نے کہا کہ انبیائے کرام کی حیات بعداز وفات پراحادیث صححہ سے شوام موجود ہیں۔

اور کم دبیش اس طرح کی عبارت علامهٔ مس الدین محمد بن عبدالرحمٰن السخاوی نے القول البدیع ص ۱۲۸ میں نقل فیر مائی ہے۔

> اس حدیث کے گئی شواہد ہیں جن میں سے پچھ مندرجہ ذیل ہیں۔ شاہداول:

حدثنا محمد بن ابى زرعه الدمشقى ثنا هشام بن خالد ، ثنا الحسن ن يحيى الخشنى، عن سعيد بن عبد العزيز ، عن يزيد بن ابى مالك عن انس بن مالک قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: ما من نبى يموت فيقيم في قبره الا اربعين صباحا. (حتى تر د عليه الروح) (١)

بند ندکور حضرت انس بن ما لک رضی الله تعالی عند سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله تعالی علیہ وسلم نے فرمایا جونبی بھی وفات یا تا ہے تو جالیس دن تک اپنی قبر میں تھبرتا ہے۔ الله تعالی علیہ وسلم نے فرمایا جونبی بھی وفات یا تا ہے تو جالیس دن تک اپنی قبر میں تھبرتا ہے۔ (حتی کہ اس کی طرف روح لوٹا دی جاتی ہے)

اس روایت کوام مابن جوزی نے موضوعات میں شار کیا ہے کیونکہ اس کی سند میں آلحسن میں ششنی منکر الحدیث ہے۔

لیکن امام سیوطی نے اس پرتعقب کیا اور کہاہے کہ بیرحدیث موضوع نہیں ہے۔ملاحظہ فرما ئیں۔

(التعقبات على الموضوعات، ٥٣ باب المناقب)

امام ابوالحن علی بن عراقی کنانی فرماتے ہیں:

(تعقب) بان الخشنى من رجال بن ماجه جعفر الاكثر و لم ينسب الى وضع و لا كذب و قال دحيم و ابو داؤد لا بأس به و قال ابو حاتم صدوق سيى الحفظ و قال ابن عدى تحتمل رواياته و من هذه حالته لا يحكم على حديثه بالوضع ولحديثه شواهد يرتقى بها الى درجة الحسن و قال الحافظ ابن حجر في تخريج احاديث الرافعي قد الف البيهقي جزء في حياة الانبياء في

(۱) مندالشامیین لامام طبراتی فی تنزیدالشریعة ۱:۲۳۵ مندالشامیین لامام طبرانی ۱:۲،۱۹۴ ۲۰۰۰ الرسائل القشیرید، ۱۳۱۰ حلیة الاولیاءلا بی فیم ، ۳۳۳ ۳۳ کنز العمال ۱۱:۵۷ ۲۰۰۱ بن حیان فی المجر وحین ۱:۲۳۲،۲۳۵ قبورهم واردفيه عدة احاديث توئيده هذا. (تزية الشريعة الرفوعة ا:٣٣٥)

(تعقب) کیونکہ انتخفی (الحسن بن یکی) ابن ماجہ کے رجال میں سے ہے۔ اکثر نے اس کی تعقیب کی ہے لیکن کسی ایک نے بھی وضع اور جھوٹ کواس کی طرف منسوب نہیں کیا۔ وجیم اور ابو داؤد نے کہا کہ صدوق (سپا) مگرسی الحفظ ہے۔ ابن عدی نے کہا کہ بیا بی روایات الشانے والا (یادر کھنے والا) ہے۔ تواس حالت میں اس کی حدیث پر وضع کا حکم نہیں لگایا جاسکا اور کھراس حدیث کے شواہد موجود ہیں جو کہاس کو حسن کے درجہ میں لے جاتے ہیں اور حافظ ابن اجر نے تخیص الحیر میں کہا۔ امام بیبی نے حیات الانبیاء میں ایک مستقل جزء تصنیف کیا اور کافی احادیث اس مسئلہ کی تائید میں پیش کی ہیں۔

علامه جمال الدين المزي أقل فرماتي بين: وقبال احمد بن سعد بن ابي مريم : سألت يحيى بن معين عن الحسن بن يحيى الخشني فقال ثقة .

(تهذيب الكمال ٢٠٥٠٣)

یحی بن معین نے فرمایا کہ بی تقدہ۔ ان دلائل وحوالہ جات سے ثابت ہوا کہ بیروایت بطور تا ئید پیش کی جاسکتی ہے۔ ووسر اشامد:

و قد يحتمل ان يكون المرادبه رفع اجساد مع ارواحهم. لـ اور يجى اختال به رفع اجساد مع ارواحهم. لـ اور يجى اختال ب

ہول۔

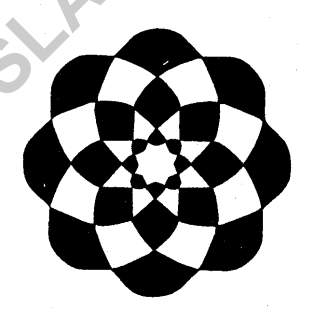
ال حديث كاايك اور ثابر م جس كوامام ديلمى في روايت كيا م عشرة لا يتركون في قبورهم ولكنهم يصلون بين يدى الله عز وجل حتى ينقخ في الصور . الانبياء . الخ . (فردوس الا خبار ٢٣:٢٠)

دس شخضيات بيل كمان كوقبور مين نبيس جيور اجاتا مراس حالت ميس كه ده الله كحضور عور بجو نكنة تك نمازي براحة بيل - ان ميل سے انبياء بيل -

ان شواہد کے ساتھ صدیث شریف: ان الانبیاء لایت رکون فی قبور هم کم از کم حسن لغیر ہے۔ اور بیتمام احادیث لل کرحدیث الانبیاء فی قبور هم یصلون کے شواہد ومتابعات بنتی ہیں جس سے بیہ بات روز روشن کی طرح واضح ہوگئی کہ بیصدیث بالکل صحیح اور قابل اعتماد ہے۔

اگراس سے مرادیہ ہے کہ حضرات انبیائے کرام پیہم الصلو قوالسلام قبور مقد سہ کوچھوڑ

کر کسی اور جگہ تشریف لے جاتے ہیں تو یہ تمام احادیث سیحے اور اجماع امت کے خلاف ہے اور
اگر یہ مراد ہے کہ بھی بھی تصرف فرمانے کے لئے کہیں تشریف لیجا ئیں تو یجھ مضا نقہ نہیں ہے
جیسا کہ آگے چل کر تفصیلا بیان ہوگا۔ (انشاء اللہ المولی) کیونکہ حضرات انبیائے کرام اگر اجسام
مع الا رواح اٹھ جاتے اور قبور خالی رہ جاتیں تو پھر قبور کی زیارت کا کیا فائدہ تھا؟ اور آئندہ آنے
والی تمام احادیث مہمل قرار پاتیں۔ اس سے صاف ظاہر ہے کہ یہاں سے اٹھ جانے سے مراد
صرف یہ ہے جیسے بیدار ہوجائے۔ اس طرح وہ حضرات عبادت کے لئے بیدار ہوجائے ہیں اور
اللہ کے حضور عبادت کرنے میں مشغول ہوجائے ہیں۔



## حدیث نمبر۵:

فقد روى سفيان الثورى فى "الجامع" قال شيخ لنا عن سعيد بن المسيّب قال: ما مكث نبى فى قبره اكثر من اربعين ليلة حتى يرفع.

امام سفیان توری نے اپنی ' جامع'' میں روایت کی ہے کہ ہمارے شیخ نے حضرت سعید بن المسیب سے روایت بیان کی ہے انہول نے کہا کہ کوئی نبی اپنی قبر میں جالیس راتوں سے زیادہ نہیں تھہرتا جی کہاس کواٹھالیا جاتا ہے۔

يه الفاظ معنول مين محيح نهيس بي:

اولا: تویہ حضرت سعید بن المستب کے الفاظ ہیں۔ یہ کوئی حدیث مرفوع نہیں ہے جبکہ انبیائے کرام علیہ السلام کا اپنی اپنی قبور مقدسہ میں تشریف فرمانا اور نمازیں پڑھنا صحیح مرفوع احادیث میں موجود ہے۔

ٹانیا: حفرت سعید بن مستب سے اس کے پر عکس روایت موجود ہے جو کہ دارمی وابونعیم وغیر جان سے قال فر مائی ہے کہ ایام حرہ میں وہ نبی اکرم سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی قبر منورہ سے اذان وا قامت کی آواز سنا کرتے تھے۔جیسا کہ آ مے تفصیلاً آئے گا۔

ٹالاً: ان الفاظ کا وہ معلّب ہر گزنہیں ہے جو کہ بعض حضرات نے کشید کرنے کی کوشش کی ہے کہ حضرات انبیائے کرام اب قبور مقد سہ میں نہیں ہیں۔ کیونکہ ام بیبی کے اس کے ساتھ ملحق آنے والے الفاظ اس کی تا ئیز نہیں کرتے۔ بلکہ ام بیبی کے نزد یک اس سے مرادیہ ہے کہ حضرات انبیائے کرام اپنی قبور میں زندہ ہیں لیکن بعض اوقات جہاں چاہیں اللہ کے حکم سے تشریف لے جائیں۔ جیسا کہ حضرت مولی علیہ السلام کہ قبر میں نماز پڑھتے ہیں اور بیت المقدس میں بیارے آقاصلی اللہ علیہ وسم کا استقبال بھی کرتے ہیں اور آسانوں میں بھی تشریف فرماہیں۔

# ا يك پيش كرده روايت كا تجزيه:

ان الفاظ كى تائيد من ايك روايت امام رافعي اور امام غزالى سے يوں پيش كى جاتى

-4

انا اكرم على ربى من أن يتركني قبرى بعد ثلاث.

كه ميں اپنے رب كے نزد يك اس سے بہتر ہول كدوہ مجھے تين دن كے بعد قبر ميں

چھوڑ ہے۔

اس ہے بھی بعض حضرات میا خذ کرتے ہیں کہ آپ سلی اللہ علیہ وسلم اب اگر زندہ بھی ہیں تو قبر میں نہیں ہیں بلکہ جنت یا کسی اور جگہ ہیں۔

بدروایت موضوع ہے:

بیروایت ٹابت نہیں ہے بلکہ موضوع ہے۔اس لئے نہتو اس کودلیل بنایا جاسکتا ہے اور نہیں اس کوتا ئیدا پیش کیا جاسکتا ہے۔

اس کے بارے میں محدثین کی رائے ملاحظہ سیجئے۔ ا۔ حضرت امام سخاوی فرماتے ہیں:

وذكر الغزالي ثم الرافعي حديثا مرفوعاً انا اكرم على ربي من ان يتركني في قبري بعد ثلاث لا اصل له. (القول البرليج ١٦٨)

اور ذکر کیا امام غزالی اور پھر رافعی نے مرفوعاً کہ میں اپنے رب کے نزویک اس سے زیادہ بہتر ہوں کہ وہ مجھے تین دن کے بعد میری قبر میں چھوڑ ہے۔ اس حدیث کی کوئی اصل نہیں

-4

# ۲\_ حضرت شخ عبدالحق محدث د بلوی فر ماتے ہیں:

ومحققین الل مدیث وشراح آن برآنند که مدیث ......انیا اکسوم علی دبی الی آخیرها بصحت نرسیده اندوبه ثبوت نه پیوسته و در راویال کسی جست که بسوی حفظ بلکه زیاده از ال منسوب است واگر محیح باشند تا ویلش آنست که مراد ترک ست بی اشتغال بعمل وعباوت مولی و

بعدازمضلی مدت ہم درقبرا ندمشغول بصلو ۃ وطاعت حق

(جذب القلوب الى ديار الحوب، ١٨٨)

اور محققین محدثین وشار حین حدیث نے فرمایا ہے کہ حدیث انسا اکرم علی دبی از آخرتک ) درجہ صحت کونہیں بہنچتی ۔ اس کے رادیوں میں بعض سوئے حفظ بلکہ اس سے بھی زیادہ جرح کی طرف منسف ہیں اور اگر بالفرض صحیح بھی ثابت ہو جائے تو اس کی تاویل بیہوگی کہ بغیر عبادت کے نہیں چھوڑ ہے جاتے بلکہ تین روز کے بعد قبر میں اللہ کی اطاعت اور نماز میں مشغول موجائے ہیں۔

سے حضرت شہاب الدین محمود آلوسی بغدادی فرماتے ہیں:

و هو على هذا لا يدل على انه بعد الاربعين لايقيم فى قبره بل يخرج منه و انما يدل على انه لا يبقى فى القبر ميتا كسائر الاموات اكثر من اربعين صباحا بل ترد اليه روحه و يكون حيا واين هذا من دعوى الخروج من القبر بعد الاربعين.

اور بیاس پردلالت نہیں کرتی کہ دہ اپنی قبر میں جالیس دن کے بعد مقیم نہیں رہتے بلکہ وہ اپنی قبر میں جالیس دن کے بعد مقیم نہیں رہتے بلکہ وہ اس پردلالت کرتی ہے کہ انبیاء اپنی قبور میں عام مردوں کی طرح نہیں رہتے بلکہ ان کی روں ان کی طرف لوٹا دی جاتی ہے اور وہ زندہ ہوتے ہیں۔ جالیس دن کے بعد قبر سے نکل کر چلے جانے کے دعو ہے سے اس کا کیا تعلق؟

آبِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَىٰ عليه وسلم كُنبه خصراميں يا جنت ميں؟

آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم اور دیگرا نبیائے کرام علیہم السلام اپی اپی قبور میں بحیات حقیقی زندہ ہیں جبیا کہ بچھلے صفحات میں تفصیلاً گزر چکا ہے۔

قبور ان حفزات کے لئے کوئی قید خانہ نہیں ہیں بلکہ دنیا میں جہاں چاہیں تصرف فرما ئیں۔ پچھلوگوں کا خیال ہے کہ آپ کوقبر میں زندہ ماننے کی بجائے جنت میں مانا جائے تو یہ زیادہ آپ کی عزت کے لائق ہے اور قبر میں زندہ ماننا ایک قتم کی گتاخی ہے۔ (معاذ اللہ) ہم کہتے ہیں کہآپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی قبر منورہ کئی جنتوں کی جنت ہے اس لئے آپ کا اس میں تشریف رکھنا آپ کی گتاخی نہیں۔

آپ صلی الله تعالی علیه وسلم کا قبر منوره میں زنده ہونے پر ہم مخقر أعرض کرتے ہیں۔ حضرت شیخ عبد الحق محدث دہلوی فر ماتے ہیں:

اما آئکة ونوی تفضیل وترجیح داده بودن آنخضرت صلی الله تعالی علیه وسلم در بهشت اعلی استمرار در قبر شریف به جواب دے آنست که قبر احاد مونین روضه است از ریاض جنت پس قبر شریف سید الرسلین افضل ریاض جنت باشد و تواند بود که و مصلی الله تعالی علیه وسلم جم در قبر از تصرف و نفوذ حالتی بود که از سلموت و ارض و جنان حجاب مرتفع باشد به تجاوز و انتقال زیرا که امور آخرت و احوال برزخ رابراحوال دنیا که تعید و مضیق حدود جهات است قیاس نتوال کرد۔ آخرت و احوال برزخ رابراحوال دنیا که تعید و شخیات است قیاس نتوال کرد۔ (جذب القلوب الی دیار الحجوب ص ۱۸۸)

اورعلامة قونوى نے جوحضور صلى الله تعالیٰ علیه وسلم کے قبر انور میں ہونے پر جنت میں ہونے کور جے وفضیات دی ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ جب عام مونین کی قبر میں جنت کے باغیچ ہیں تو حضور صلی الله کی قبر انور ان سب میں افضل ترین جنت کا باغ ہوگی اور ہوسکتا ہے کہ آنخضرت صلی الله تعالیٰ علیه وسلم کوقبر منورہ میں ایسا تصرف دیا گیا ہوا ور ایسی حالت عطافر مائی گئی ہوکہ آسانوں وزمین اور جنت سب کے حجابات اٹھا دیئے گئے ہوں۔ بغیراس کے کہ حضور صلی الله تعالیٰ علیہ وسلم اپنے مقام سے آگے جائیں یا کہیں منتقل ہوں۔ اس لئے کہ امور آخرت اور احوال برنہیں کیا جاسکتا جومقید ہے اور جس کی حدود اور جہات نہایت برزخ کا قیاس اس دنیا کے احوال برنہیں کیا جاسکتا جومقید ہے اور جس کی حدود اور جہات نہایت نگل ہیں:

حفزت امام غزالی زماں رازی دوراں علامہ سیداحمد سعید کاظمی شاہ صاحب رحمۃ اللّٰد علیہ شخ محقق کی مندرجہ بالاعبارت پرتبھر ہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

اس عبارت سے بہت سے اشکال رفع ہو گئے اوراحادیث کے دیمیان تطبیق ہوگئے جس کا خلاصہ رہے کہ رسول اللّٰد صلی اللّٰد تعالیٰ علیہ وسلم ابنے مقام میں جلوہ گریمیں اور بغیراس کے کہ اپنے مقام شریف سے تجاوز (جسمی) فرما کیں یا کہیں منتقل ہوں ،زمینوں اور آسانوں اور قبرانور جسمی مقام شریف سے تجاوز (جسمی) فرما کی علیہ وسلم کو مساوی نسبت ہے اور ایک جگہ ہونے کے باوجود ہر جگہ موجود ہیں۔اس لئے اللہ تعالیٰ نے اس حجاب کواٹھا دیا جورسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ہرجگہ ہونے میں رکاوٹ کا موجب ہو۔

رہایہ امر کہ دنیا میں یہ بات ناممکن ہے کہ ایک ہی وجود کئی جگہ یکسال موجود ہیں۔ تواس کا جواب حضرت شاہ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے اس طرح دیا کہ دنیا کی حدود جہات بہت ہی تنگ واقع ہوئی ہیں اور عالم دنیا قیو د کے ساتھ مقید ہے اس لئے عالم آخرت اور برزخ کا قیاس اس دنیا پرنہیں کیا جاسکتا اور اس میں شک نہیں کہ حضرت شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے بجا اور درست فرمایا۔ کیسے ہوسکتا ہے کہ مقید پر غیر مقید کا قیاس کرلیا جائے۔ کسی کوتاہ اور تنگ نظر کوفراخ اور وسیع شیء کی طرح تسلیم کرلیا جائے۔

خلاصه به که قبرانور مین بھی ہیں اور جنت اعلیٰ میں بھی ۔لہذا کوئی تعارض اوراشکال باقی ندر ہا۔

جناب ابن قیم منبلی شاگردابن تیمید نے لکھا:

و معلوم بالضرورة ان جسده صلى الله تعالىٰ عليه وسلم فى الارض طرى مطرا. و قد سأله الصحابة: كيف تعرض صلاتنا عليك و قد ارمت؟ فقال: ان الله حرم على الارض ان تاكل اجساد الانبياء. و لولم يكن جسده فى ضريحة لما اجاب بهذا الجواب. و قد صح عنه ان خوج بين ابى بكر و عمر رضى الله تعالىٰ عنهما. وقال هكذا نبعث. (كتاب الروح ٢٥٠٥)

بلاشبہ آپ کا جسم مبارک قبر میں تر وتازہ اور نرم ہے۔ ایک دفعہ صحابہ نے آپ سے
پوچھا کہ آپ کے بوسیدہ ہونے کے بعد آپ پر ہمارا درود وسلام کیے پہونچ گا؟ آپ نے
فرمایا: اللہ نے مٹی پر حرام کردیا ہے کہ انبیاء کے اجسام کو کھائے۔ اگر آپ قبر انور میں موجود نہ
ہوتے یہ جواب غلط ہوجا تا ہے۔ آپ نے یہ بھی فرمایا کہ تی تعالی نے آپ کی قبر پر فرشتے مقرر

فرمادیتے ہیں جوآپ کو آپ کی امت کا سلام پہنچاتے ہیں۔ایک دفعہ حضرت ابو بکر وعمر کے درمیان باہر نکلےادر فرمایا اس طرح ہم قبرے اٹھائے جائیں گے۔

تواس سے ثابت ہوا کہ آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم قبر شریف میں موجود ہیں اور آپ کا جسم اقدس اسی طرح تروتازہ ہے جس طرح اس دنیا میں تھا اور اس میں روح مبار کہ موجود ہے۔

بعض حضرات کہتے ہیں کہ آپ کے جسد انور کوتو ہم بھی قبر میں مانتے ہیں اور تروتازہ بھی مانتے ہیں کہ آپ کی روح مبار کہ جنت میں ہے کیونکہ آپ کی روح مبار کہ جنت میں ہے کیونکہ آپ کی روح مبار کہ کو جنت میں ہے کیونکہ آپ کی روح مبار کہ کو جنت میں ماننا ہی اور آپ کی شان کے لائق ہے۔

جواب

ہم پہلے حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللّٰه علیہ کے حوالے سے لکھ آئے ہیں کہ آپ کی قبر منورہ جنت ہی میں ہے کیونکہ ایک مومن کی قبر کے بارے میں بیار شادے!

القبر روضه من رياض الجنة .

قبر جنت کے باغوں میں سے ایک باغ۔

نقله ملا على القارى و قال حسنه الترمذى فرائد القلائد من سروت الترغيب والتربيب للاصبها في عن على ابن الي طالب ارامهم كنز العمال ١٩٩٧ عديث نمبر ٢٥ ٢٢٥

اور پھر آپ کی روح مبار کہ کا آپ کے جسم اقدس میں موجود ہونا اس پر بے شار احادیث دلالت کرتی ہیں جیسا کہ اس کتاب کے متن وشرح میں آگے آر ہاہے۔

اورالله جل مجده الكريم كاآب صلى الله تعالى عليه وسلم ي وعده ب:

و للآخرة خير لک من الاولى. (اضحى)

اے محبوب صلی اللہ تعالی علیہ وسلم آپ کے لئے ہرآنے والی گھڑی بچیلی گھڑی سے بہتر

-4

اس معلوم ہوا کہ آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے لئے کوئی ایباو قت نہیں آئے گا کہ

جس میں آپ کی کوئی فضیلت پہلے سے کم ہوجائے۔ بلکہ ہر آنے والی گھڑی ایبا وقت ہے کہ حضور کی فضیلتوں میں پہلے سے زیادہ اضافہ ہورہا ہے۔ روح اقدس کا استقرارا گرجسم اقدس کے علاوہ کسی اور مقام میں ہوتو و للآخوۃ خیر لک من الاولیٰ کے خلاف لازم آئے گا۔ اس کے کہ جسم اقدس سے روح مبارک کے بین ہونے کے بعداسے کوئی ایسی جگہ ہیں مل سکتی جو کہ جسم سے زیادہ فضیلت والی ہو۔ زیادہ تو در کنارتمام کا نئات میں کوئی جگہ آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے جسم اقدس کے برابر بھی فضیلت نہیں رکھتی۔

اوراگریکهاجائے کہ آپ تو دعاکرتے تھالمہ الموفیق الاعلیٰ تو ہم عرض کریں گے کہ یہ تو بطے شدہ بات ہے کہ مقام اعلیٰ مخلوق ہے اور جنت بھی مخلوق ہے جبکہ آپ کا جسم اقدس بھی مخلوق ہے تو پھرروح کوان میں سے سب سے اعلیٰ وافضل جگہ میں ہونا چا ہے اور آپ کے جسم اقدس میں رہنا ہی اقدس سے اعلیٰ مخلوق اللہ نے بیدا ہی نہیں فرمائی اس لئے روح اقدس کا جسم اقدس میں رہنا ہی سب سے افصل مقام ہے۔

اور پھرعلاء نے تو اجماع نقل فر مایا ہے کہ آپ کی قبر منورہ کا وہ حصہ جہاں آپ کا جسد اقدی مس کرر ہاہے وہ جنت تو کیاعرش الہی سے بھی افضل واعلیٰ ہے۔

معراج كاسال ہے كہاں ہنچے ہوزائرو

کری سے اونجی کری اس باک در کی ہے قبر منورہ کا عرش عظیم سے انصل ہونا

امام اہل سنت مولا تا الشاہ احمد رضا خاں فاضل بریلوی رحمة الله علیہ فرماتے ہیں: تربت اطہر یعنی وہ زمین کہ جسم انور سے مصل ہے کہ کعبہ معظمہ بلکہ عرش سے بھی افضل (فقاوی رضوبہ ص۲۸۷۲)

ال حوالے کے بعد کسی اور حوالے کی ضرورت تونہیں مگر منکرین شان رسالت کا ناطقہ بند کرنے کے لئے اختصار کے طور پر چند حوالے مزید دیے جاتے ہیں۔

## حضرت امام مالك بن انس فرماتے ہيں:

قال مالک ابن انس: ان الارض الملاصق لحسد النبی صلی الله تعالی علیه وسلم المبارک اعلی و افضل من کل شیء حتی من العرش والکرمسی.

(عرف الشذی لانورشاه شمیری ص ۱۲۱)

حضرت ما لک بن انس فرماتے ہیں کہ بے شک وہ زمین جورسول اللہ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جسم پاک کو چھور ہی ہے وہ ہر چیز سے افضل ہے۔ وہ ہر چیز سے افضل ہے۔ امام ابوالیمن ابن عسا کر فرماتے ہیں:

وقع الاجماع على تفضيل ما ضم الاعضاء الشريفة حتى على الكعبة. (جوام الحار٢:٩٦٢ للنم الى وسل الهدى والرشاد٣١٥ اللشاى)

اں بات پراجماع ہے کہ جو حصہ جسم کے ساتھ ملا ہوا ہے وہ ہر چیز سے افضل ہے حتی کہ کعبہ معظمہ سے بھی افضل ہے۔

حضرت امام غزالی فرماتے ہیں:

ان تربة لصقت بحسده من الفراش اعلى تربة من العرش. (الزبرة العمدة شرح قصيدة البرده للملاعلى القارى ٦٨)

بِشُك جَوْمَیٰ آپ کے جسم کے ساتھ ملی ہو گئا ہے بستر کے طور پروہ عُرش ہے بھی اعلیٰ ہے مطرت شیخ عُوث اعظم عبد القادر مصرت شیخ عُوث اعظم عبد القادر جیلانی وحضرت علامہ سیوطی و ملاعلی قاری کاعقیدہ:

حضرت علامه امام جلال الدين سيوطى ، حضرت ملاعلى القارى اورعلامه نبحانى في المام والمحدينة في غير قبره صلى الله تعالى عليه وسلم اما هو فضل البقاع بالاجماع بل هو افضل من الكعبة بل ذكر ابن عقيل الحنبلى انه افضل من العرش.

(الخمائص الكبرى ٢٠٣٠ مرقاة شرح مشكوة ٢٠٠٠)

علاء میں جواختلاف ہے وہ شہر مکہ و مدینہ میں افضلیت کے بارے میں ہے کیکن جہاں تک قبر رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا تعلق ہے ہیں وہ بالا جماع افضل ہے جتی کہ کعبہ سے بھی افضل ہے بلکہ ابن عقیل صنبلی نے تو ذکر کیا ہے کہ بے شک وہ عرش سے بھی افضل ہے۔ افضل ہے بلکہ ابن عقیل صنبلی عیاض صاحب شفا شریف کا عقیدہ:

لاخلاف ان موضع قبره صلى الله تعالىٰ عليه وسلم افضل بقاع (الثفاء بعريف حقوق المصطفىٰ ٤٥:٢)

اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ بے شک آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی قبر کی جگہ زمین کاسب سے افضل حصہ ہے۔

حضرت امام احدشهاب الدين خفاجي فرماتے ہيں:

بل هى افضل من السموات والعرش والكعبة كما نقله السبكى. (نيم الرياض شرح للثفا القاضى عياض ١٥٣١٣)

بلکہ بیآ سانوں ،عرش اور کعبہ ہے بھی افضل ہے۔جبیبا کہ علامہ بکی نے اس کونقل کیا

-4

حضرت ابوعبدالله محمر بن رزين حيري شافعي فرماتے ہيں:

و لاشك ان القبر اشرف موضوع من الارض والسبع السموات

طرة و اشرف من عرش المليك وليس في مقالي خلاف عند اهل الحقيقة

(بلا شك آپ سلى الله تعالى عليه وسلم كى قبر منوره سب جكبول سے افضل ہے زمين اور

ساتوں آسان کی اور عرش رب کریم سے بھی افضل ہے اور اس میں اہل حقیقت میں کوئی اختلاف نہیں ہے)

امام ابن الحاج مكى فرماتے ہيں:

الا تسرىٰ الى ما وقع من الاجماع على ان افضل البقاع الموضع الذى ضم اعضاء ه الكريمة صلوات الله عليه وسلامه. (المثل، ١٤٥٤)

کیاتونہیں جانتا کہ اجماع واقع ہواہے کہ جس جگہ پرآپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا جمد اقدس میں ہے وہ تمام کا نتاب کی جگہوں سے افضل ہے۔

حفرت الم علامه زين الدين الوبكرين حين مراغى (م١٦ هفر ماتيين :
قام الاجماع ان هذا الموضع الذى ضم اعضاء ه الشريفة صلى الله تعالى عليه وسلم افضل بقاع الارض حتى موضع الكعبة الشريفة قال بعضهم و افضل من بقاع السموات حتى من العرش. (سيرت ملبيه ٣١٢)

اس پراجماع قائم ہو چکا ہے کہ وہ جگہ جو نبی اکرم سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے جسداقد س سے مس ہے وہ تمام زمین سے افضل ہے حتی کہ کعبہ معظمہ سے بھی افضل بلکہ بعض نے کہا کہ یہ مبارک جگہ ساتوں آسانوں بلکہ عرش معلیٰ سے بھی افضل ہے۔

عارف بالله يضخ الامام محممهدي فاسي فرماتے ہيں:

السماء افضل من الارض الابقعة في الارض ضمت اعضاء النبي صلى الله تعالىٰ عليه وسلم فهي افضل منها حتى من العرش و الكرسي. (مطالع لمسرات شرح دلاكل الخيرات ص ١٩١)

آسان زمین سے افضل ہے سوائے اس ٹکڑا مبار کہ کہ جس کے ساتھ نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے اعضاء مبارک مس ہیں ہیں وہ آسان سے افضل ہے حتی کہ عرش وکرس سے بھی افضل ہے۔

حفرت علامه علاؤالدین بغدادی اور حفرت امام سید احمد بن عابدین شامی فرماتے بیں :

مکة افسل منها علی الراجح الاماضم اعضاء ه علیه السلام فانه افضل مطلقا حتی من الکعبة والعرش والکرسی. (در مخارم شای ۱۲۲۱)

مکه مدینه سے افضل ہے اور یہی رائج ہے گروہ جگہ کہ جس کے ساتھ نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے اعضاء مس ہیں وہ مطلقا افضل ہے بلکہ کعبہ اور عرش وکری سب سے افضل

-4

حضرت علامه بدرالدين آلوي بغدادي فرماتے ہيں:

البقعة التي ضمته صلى الله تعالىٰ عليه وسلم فانه افضل البقاع الارضية والسماوية حتى قيل وبه اقول انها افضل من العرش.

(تفيرروح المعاني ياره ٢٥: ١١٣)

وہ طراز مین جو کہ نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ساتھ مس ہے وہ زمین آسان کی تمام جگہوں سے افضل ہے حتی کہ رہیجی کہا گیا ہے اور میں بھی یہی کہتا ہوں کہ رہیم شمعلی سے بھی افضل ہے۔

حفرت علامه عمر بن احدخر يوتى فرمات بين:

ان تربة قبره افضل من البيت والمسجد الاقصى والعرش والكرمسي. (شرح الخربوتي ص١١)

بلاشک وشبہ نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی قبر منورہ کعبہ، بیت المقدس، عرش اور کری سے افضل ہے۔

حضرت علاة الدين (م ٨٨٠ه) فرمات بين و مسا ضبم اعتضاء الشويفة افضل البقاع على الاطلاق حتى من الكعبة و من الكومسى و عوش الوحمن. (الدرامنقي شرح الملقي برحاشيه مجمع الانهم، ا:۳۱۲)

اور جوجگه آپ صلی الله تعالی علیه وسلم کے اعضاء شریفہ سے متصل ہے وہ علی الاطلاق افضل ہے حتی کہ کعبہ، کری اور اللہ کے عرش سے بھی افضل ہے۔ حضرت مولا ناعبد العلی محمد بحرالعلوم فرماتے ہیں:

ان موضع قبر رمسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم افضل من كل ارض و مسماء كما ان رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم افضل الكائنات كذلك قبره صلى الله تعالىٰ عليه وسلم افضل البقاع والاماكن قال الشيخ

عبد الحق بعد الاجماع ثم بعده الكعبة افضل البقاع سوى قبر موضع رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم هذا. (بيان الاركان ٢٨٢٠)

بیشک رسول الله صلی الله تعالی علیه وسلم کی قبر کی جگه تمام زمین و آسان سے اضل ہے جیسا کہ خودرسول الله صلی الله تعالی علیه وسلم تمام کا نتات سے افضل ہیں ایسے ہی آپ کی قبرز مین کے تمام کلڑوں اور اماکن سے افضل ہے۔ شخ عبدالحق محدث نے کہا کہ اس پراجماع ہے اس کے بعد کعبہ شریف افضل ہے تمام زمین سے سوائے قبررسول الله صلی الله تعالی علیه وسلم کے۔ حضرت مولا ناشاہ فضل رسول قادری بدایونی فرماتے ہیں:

و لاخلاف ان موضع قبره افضل من بقاع الارض حتى موضع الكعبة و قال غير واحد بل من بقاع السموات ايضا حتى الارض.

(سیف الجبار المسلول علی اعدا وللا برارص ۱۱ مکتبه رضویه المجمن شیر لا مور)
اوراس میں قطعاً کوئی اختلاف نہیں ہے آپ سلی اللہ تعالی علیه وسلم کی قبر منورہ کی جگه تمام زمین سے افضل ہے تی کہ کعبہ شریف سے اور بے شارعلاء نے فرمایا کہ تمام آسانوں سے بھی افضل ہے تی کہ عرش معلی سے بھی۔

علمائے دیو بند کامتفق علیہ فتوی:

ان البقعة الشريفة و الرحبة المنيفة التي ضم اعضاء ه صلى الله تعالى عليه وسلم افضل مطلقا حتى من الكعبة و العرش والكرسي.

(البهند)

وہ بقعہ شریفہ جوکہ نی اکرم سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے اعضاء مبارکہ ہے میں کئے ہوئے ہے الاطلاق افضل ہے یہاں تک کہ کعبہ شریف اور عرش وکری ہے بھی افضل ہے۔

اسی طرح علمائے دیوبند میں سے مولوی شبیر احمد عثمانی نے '' فتح الملہم ، جلد سوم میں ، مولوی منظور احمد نعمانی نے '' سیف یمانی'' ص ۱۱ میں ، مولوی اشرف علی تھانوی نے '' امداد الفتادی'' کا ایس ، مولوی اشرف علی تھانوی نے '' امداد الفتادی'' کا ایس ، مولوی اشرف علی تھانوی نے '' امداد الفتادی'' کا ایس ، مولوی الشرف علی تھانوی نے '' امداد الفتادی'' کا ایس ، مولوی زکریا سہار نبوری صاحب نے فضائل جم ص ۱۲۸ میں اور جناب

زابدائحسنی نے رحمت کا تنات ص ۳۴۴ میں بیان کیا۔

توان تمام حوالہ جات سے معلوم ہوا کہ نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی قبر منورہ، دنیا وکا تنات کی تمام اشیاء سے افضل ہے لہذا آپ کی روح مقدسہ کواسی افضل ترین مقام پر ہی ہونا چاہئے کیونکہ اللہ تعالیٰ کا آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے وعدہ مبارکہ ہے کہ:

و للاخرة خير لك من الاولى. فعلى هذا يصيرون كسائر الاحياء يكونون ، حيث ينزلهم الله (تعالىٰ) عز وجل.

یس اس طرح تمام انبیائے کرام علیہم السلام عام زندہ لوگوں کی طرح زندہ ہوجاتے میں اور جہاں اللہ تعالیٰ ان کور کھے وہاں تشریف رکھتے ہیں۔

امام بیہی کی اس عبارت ہے معلوم ہوا کہ ان کے نزدیک حضرات انبیائے کرام میہم الصلوۃ والسلام حقیقی دنیاوی زندگی کے ساتھ زندہ ہیں اور یہی امام بیہی رحمۃ الله علیہ کا مبارک مسلک ہے اور کیوں نہ ہو کہ احادیث معتبرہ وضیحہ اس عقیدہ پر واضح طور پر دلالت کررہی ہیں اور اس طرح امت کی اکثریت کا یہی مسلک ہے جیسا کہ پچھلے صفحات میں گزر چکا اور پچھآئندہ صفحات میں بدلائل آرہا ہے۔ (انثاء اللہ تعالی المولی)

كما روينا في حديث المعراج ان النبي صلى الله تعالىٰ عليه وسلم راى موسى عليه السلام قائماً يصلى في قبره ثم راه مع سائر الانبياء عليهم السلام في بيت المقدس ثم رآهم في السموات والله تبارك و تعالىٰ فعال لما يريد.

جیبا کہ ہم نے حدیث معراج وغیرہ میں روایت کیا کہ نبی اکرم سلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے حضرت موی کواپی قبر میں کھڑے نماز پڑھتے ویکھا پھر دیگر تمام انبیائے کرام کے ساتھ بیت المقدس میں دیکھا۔ پھرآ سانوں میں ملاحظ فر مایا۔اللہ تعالی جو جا ہتا ہے کرتا ہے۔

امام بیہ قی کی اس عبارت اور دیگر آنے والی احادیث سے معلوم ہوا کہ حضرات انبیائے کرام علیہ السلام زندہ ہیں اور جہاں چاہیں تشریف لے جاتے سکتے ہیں۔ آپ صلی اللہ تعالی علیہ

وسلم نے بینیں فرمایا کہ میں نے قبر میں تو حضرت موسیٰ علیہ السلام کے جسد کو دیکھا اور بیت المقدس میں اور آسانوں میں روح کو دیکھا بلکہ آپ نے یہی فرمایا کہ قبر میں حضرت موسیٰ علیہ السلام کو دیکھا جبکہ بیت المقدس اور آسانوں میں بھی حضرت موسیٰ علیہ السلام کو ہی دیکھا ہے۔ اور یہا حادیث وواقعات معراج بخاری ومسلم میں موجود ہیں۔

حضرت امام عبدالوماب الشعراني فرماتے ہيں:

و منها شهود الجسم الواحد في مكانين في ان واحد كما راى محمد صلى الله تعالى عليه وسلم نفسه في اشخاص بني آدم السعداء حين اجتمع به في السماء الاولى كما مر و كذلك آدم و موسى وغيرهما فانهم في قبورهم في الارض حال كونهم ساكنين في السماء فانه قال رأيت آدم رأيت موسى في الارض حال كونهم ساكنين في السماء والاروح موسى فراجع صلى رأيت ابراهيم و اطلق و ما قال رأيت روح آدم ولاروح موسى فراجع صلى الله تعالى عليه وسلم موسى في السماء وهو بعينه في قبره في الارض قائما يصلى كما ورد فيها من يقول ان الجسم الواحد لا يكون في مكانين كيف يكون ايمانك بهذا الحديث فان كنت مومنا فقلد وان كنت عالما فلاتعترض فان العلم يمنعك و ليس لك الاختبار فانه لا يختبر الا الله وليس لك ان تتاول ان الذي في الارض غير الذي في السماء لقوله عليه السلام رأيت موسى واطلق و كذلك سائر من راه من الانبياء هناك فالمسمى موسى ان لم يكن عينه فالاختبار عنه كذب انه موسى هذا.

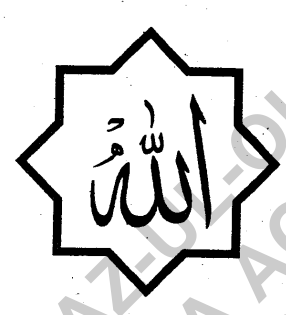
(اليواقيت والجوامر في بيان عقائد الاكابر٢٧١)

اور معراج کے فوائد میں سے ایک فائدہ بی ہی ہے کہ ایک جسم ایک وقت میں دو مکانوں میں حاضر ہوسکتا ہے جسیا کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اولا د آ دم کے نیک بختوں میں حاضر ہوسکتا ہے جسیا کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم حضرت آ دم کے ساتھ پہلے آسان میں اپنے آپ کوملا حظر فر مایا جب کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم حضرت آ دم کے ساتھ پہلے آسان پر ملے تھے۔ جسیا کہ گذر ااور اس طرح حضرت آ دم وموی علیہ السلام اور ان کے علاوہ دوسر سے

انبیائے کرام علیہم السلام کے ساتھ حالانکہ بلاشک وشبہ وہ انبیائے کرام علیہم الصلاۃ والسلام زمین میں اپنی قبروں کے اندر ہیں دراں حالیکہ وہ آ سانوں میں بھی سکونت رکھتے ہیں۔حضورصلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے مطلقاً اس طرح فرمایا کہ میں نے آ دم کودیکھا موی علیہم السلام کودیکھا ابراہیم علیہ السلام کودیکھا۔ روح کی قید کے ساتھ مقید فرماکریہ بیں فرمایا کہ میں نے آ دم علیہ السلام کی روح کودیکھا (جس سے ثابت ہوا کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے بعینہ ان انبیائے کرام ملیم الصلوة والسلام كوبى و يكهانه كهرف ان كى ارواح يامثال كو) پهرات صلى الله تعالى عليه وسلم نے حصے آسان برموی علیہ السلام کے ساتھ گفتگوفر مائی حالانکہ موی علیہ السلام اپنی قبر کے اندر کھڑے ہوکر نماز بڑھ رہے تھے۔جیسا کمسلم کی حدیث میں وارد ہوا ہے۔ انتہائی افسوس اور تعجب اس کہنے والے پر جو پیے کہتا ہے کہ ایک جسم بیک وقت دوم کا نوں میں نہیں ہوسکتا (اے کہنے والے) ذرابية باكان قول كروت موئ تيراايمان اس مديث يركيع موسكتاب؟ اگرتومون ب تو تخصے مان لینا جاہئے اور اگر عالم ہے تو پھراعتراض نہ کراس کئے کہ علم تحقیح اس اعتراض سے روكتا ہے اور تخصے حقیقت حال كاعلم ہی نہیں اس لئے كہ بیلم حقیقة الله تعالیٰ كو ہی ہے اور تیرے لئے بیربات جائز نہیں ہے کہ تو اس حدیث میں بیتاویل کرے کہ جوانبیائے کرام زمین میں ہیں وہ ان کے غیر ہیں جنہیں آ ہے سلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے آسانوں میں دیکھا۔اس لئے کہ حضور علیہ الصلو ۃ والسلام نے رأیست موسسی کہ میں نے مویٰ کود یکھامطلقا فرمایا ہے اسی طرح باقی انبیائے کرام کے متعلق جنہیں آپ نے (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) آسانوں میں دیکھا (پیہیں فرمایا که آسانوں میں ان کے غیر کودیکھا تو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے جن کومویٰ فرمایا اگروہ بعینہ مویٰ نہ ہوتوان کے متعلق پی خبر دینا کہوہ مویٰ ہیں جھوٹ ہوگا۔ (العیاذ باللہ تعالی)

م لحيسامة الانبيساء بعد موتهم. صلوات الله عليهم. شواهد من الاحاديث الصحيحة منها.

اورانبیائے کرام صلوات اللہ علیہم کی وفات کے بعد حیات کے شیخے احادیث میں شواہد میں ان میں سے بیرحدیث ہے۔ تواس ہے معلوم ہوا کہ حضرات انبیائے کرام حقیقی طور پرایک ہی وقت میں اپنی اپنی قبور مقدسہ میں اور آسانوں میں بھی موجود ہیں اور بیسب اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی طاقت وقدرت ہے۔



# حدیث نمبر۲:

ما اخبرنا ابوالحسين على بن محمد بن عبد الله بن بشر ان ببغداد انبأنا اسماعيل بن محمد الصّفًا رثنا محمد بن عبد الملک الدقيقي ثنا يزيد بن هارون ، ثنا سلمان التيمي عن انس بن مالک ان بعض اصحاب النبي صلى الله تعالىٰ عليه وسلم اخبره ان النبي صلى الله تعالىٰ عليه وسلم ليلة اسرىٰ به مر على موسىٰ عليه السلام وهو يصلى في قبره.

حضرت انس بن ما لک رضی الله تعالی عنه بعض صحابه کرام رضی الله تعالی عنهم سے روایت کرتے ہیں انہوں نے خبر دی کہ بے شک نبی اکرم سلی الله تعالی علیه وسلم معراج کی رات حضرت موں علیہ السلام کے پاس سے گذر ہے تو وہ اپنی قبر میں کھڑ ہے ہوکر نماز پڑھ رہے تھے۔

اس حدیث شریف کی سند سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت انس بن مالک نے یہ حدیث براہِ راست نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے نبیل سنی بلکہ کی اور صحابی سے تب اس طرح یہ حدیث مرسل ہوئی لیکن مرسل صحابہ میں سے ہے جو کہ بالا تفاق قابل قبول ہے اور اس میں کسی کا اختلا ف نہیں ہے۔

حفرت امام حافظ ابوالفصل زين الدين عبدالرحيم بن الحسين عراقی فرماتے بين:

و اما الذی ارسله الصحابی فحکمه الوصل علی الصواب. اوروه حدیث جس کوسحانی مرسل بیان کرے وہ موصول کے حکم میں ہے کہی صحیح وصواب حضرت امام يشخ ممس الدين محمر بن عبد الرحمٰن سخاوي فرماتے ہيں:

بل اهل الحديث وان مسموه مرسلا لا خلاف بينهم في احتجاج به. (فتح المغيث ا:١٥٣)

بلکہ محدثین کے نزدیک اگر چہاس کا نام مرسل ہے لیکن اس کے ساتھ احتجاج میں کسی کو کوئی اختلاف نہیں ہے۔

حضرت امام محی الدین ابی زکریا یحیی بن شرف نو وی فرماتے ہیں:

و هذا كله في غير مرسل الصحابة و امامرسلهم وهو ما رواه ابن عباس و ابن زبير و شبههما من احداث الصحابة عن رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم مما لم يسمعوه منه فحكمه حكم المتصل. لان الظاهر روايتهم ذلك عن الصحابة والصحابة كلهم عدول و الصواب: المشهور: انه يحتج به مطلقا. (كابالارثادطلاب الحقائق للنووى ا: ١٤٥٢ ا١٥٥١)

اوریتمام اختلاف غیرصحابہ کی مراسل میں ہاور جہاں تک مراسل صحابہ کاتعلق ہے جیبا کہ حضرت ابن عباس وعبداللہ بن زبیراوران جیسے دیگر کم عمرصحابہ کرام رسول الله سلی الله تعالیٰ علیہ وسلم سے روایت کریں اگر چہ صحابی کا نام نہ لیں تو یہ تصل کے علم میں ہے کیونکہ ظاہر ہے کہ ان کی روایات صحابہ ہے ہیں اور صحابہ تمام کے تمام عدول بیں اور شہور ہے کہ یہ مطلقا قابل قبول ہے۔

اوراى طرح ويكرب شارى د ثين وعلائے اصول نے بيان فرطا ہے۔ ملاحظہ و
الكفاية في علم الرواية للخطيب بغدادى ص ٤٢٤
كتاب المحموع ٢٠٦٠ جامع التحصيل ص ٣١
التقييد والايضاح شرح مقدمه ابن الصلاح للعراقي ص ٧٥
التدريب الراوى ٢٠٠١ المستصفى ٧١٠١
القنع في علوم الحديث للابن الملقن ٢٠٨١

فتح الباقی بشرح الفیه العراقی ۱۶۹،۱۶۸ وغیرهم
تو ثابت ہوا کہ بیر مدیث اگر صرف مرسل ہی ہوتی تب بھی بالا تفاق قابل قبول تھی لیکن
بیر وایت تو موصول بھی ثابت ہے جیسا کہ مجے مسلم شریف میں موجود ہے اور اس متن میں ابھی
اگلی روایت بھی حضرت انس رضی اللہ تعالی عنہ سے موصول ہی آ رہی ہے۔



## حدیث:نمبر۷

و اخبرنا ابو الحسين بن بشر ان أنبأ اسماعيل انبأ احمد بن منصور بن سيّار الرمادى ثنا يزيد بن ابى حكيم ثنا سفيان يعنى الثورى ثنا سليمان التيمى عن أنس ابن مالك قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم:

مررت على موسى و هو قائم يصلى فى قبره.

آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فر مایا کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کی قبر پر سے گزرا تو وہ اپنی قبر میں کھڑے نماز پڑھ دہے تھے۔

میروایت سند کے لحاظ ہے بالکل صحیح ہے۔ دراصل حضرت امام بہتی بی معنوی لحاظ ابت کرنا چاہتے ہیں کہ مدیث شریف "الانبیاء احیاء فی قبور هم یصلو"ن معنوی لحاظ ہے بھی صحیح ہے کیونکہ بیکام یعنی قبر میں نماز پڑھنا تو واقع ہو چکا اوراس کی خبر نبی اکرم سلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے مشاہدہ فرما کرہم کو دی ، لہذا جب حضرت موئی علیہ السلام سے قبر میں نماز پڑھنا ثابت ہے اوراس میں کسی منکر کو بھی گنجائش انکار نہیں ہے تو دیگر حضرات انبیائے کرام کے نماز پڑھنے میں کونسا استحالہ ہے وہ اپنی اپنی قبور میں نماز کیوں نہیں پڑھ سکتے۔
امام سلم نے اس روایت کو ان الفاظ کے ساتھ روایت کیا ہے:

عن انس قبال قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم مورت ليلة اسرى بى على موسىٰ عليه السلام قائما يصلى فى قبره. (صححمسلم ٢٨:٢) اسرى بى على موسىٰ عليه السلام قائما يصلى فى قبره. (صححمسلم ٢٨:٢) اوراس روايت كوكم وبيش انبيس الفاظ كساته مندرجه ذيل محدثين، نه بحى روايت كيا

-

امام احمد بن عنبل

مندامام احر،۳:۲۸۱۱،۸۳۳۸،۵۹۰۵

| المام عبدالرزاق       | مصنف عبدالرزاق،۳:۵۷۷       | _1   |
|-----------------------|----------------------------|------|
| امام ابو يعلى الموصلي | مندابی یعلی، ۲:۱۷          | ٣    |
| المام ابن حبان        | صحیح ابن حبان ۱۳۹:         | -الر |
| امام ابونعيم اصبهاني  | حلية الاولياء ٢:٣٣٣:٨،٣٥٣  | _۵   |
| امام دیلمی            | فردوس الاخبار،۲۵۲:۲۵       | 24   |
| ابن اسحاق             | سيرت ابن اسحاق، ا: ۲۹۷     | _4   |
| امام بغوى             | شرح االسنة ،۱۳۰ ۱۳۵        | 1    |
| امامنسائی             | سنن نسائی،۱:۲۲۲            | _9   |
| امامهمی               | تاریخ جرجان مسهی ۲۷۳       | _1•  |
| امام طبرانی           | مسندالشاميين ۱:۲،۱۹۴۰: ۲۴۰ | _11  |
| الوالحن قشيرى         | الرسائل القشيرييه، ١٨      | ١١٢  |
| المامنسائى            | السنن الكبرى ، ۱: ۱۹       | _ال  |
| الوقعيم اصبهاني       | تاریخ اصبهان،۲:۲۲۸         | -114 |
| الماماهم              | كتاب الزمد ٩٥              | _10  |
| امام طبرانی           | المعجم الكبيراا:٩١         | _17  |
| عکیم تر ندی           | نوادرالاصول ٩ - ٢٨         | _12  |

( كتاب الافراد ۲/۱۳۳۱ مام دارقطنی )

یہ حدیث الحمد للہ صحیح السند والمتن ہے اس لئے اس کے مویدات کی خاص ضرورت تو نہیں لیکن اتمام جحت کے لئے چند روایات اس کی تائید میں پیش کرتے ہیں تا کہ مانے والوں کے دل باغ باغ اور منکرین کی تاک خاک آلود ہو۔

عدیث نمبرا: حضرت ابن عباس رضی الله تعالی عنه

عن ابن عباس رضى الله تعالىٰ عنه قال سمعت رسول الله صلى الله

تعالىٰ عليه وسلم مررت على موسىٰ و هو قائم يصلى في قبره.

(المعجم الكبيرللطمر اني ١١:٩٢)

(منداحر، ۱:۵۸۱، ۲۹۰)

( فوائدالتمام الرازي،۴:۸۵۸ (باب ماجاء في موسى )\_

(ذكراخباراصيهان لاني نعيم١٣٥١)

حديث نمبر٢: حضرت ابوسيعد الخدري رضي الله تعالى عنه

عن ابى سعيد قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: رأيت موسى (صلى الله تعالىٰ عليه وسلم) عند الكثيب الاحمر يصلى في قبره.

( كشف الاستارعن زوا كدالمز ار١٠٣٠٣)

(ابن مردوية بحواله الخصائص الكبرى ١٢٩:١)

حضرت ابوسعید الخدری رضی الله تعالی عند سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فر مایا: میں نے حضرت موی علیہ السلام کودیکھا کہ وہ سرخ ثیلے کے پاس الله علیہ وسلم نے فر مایا: میں نے حضرت موی علیہ السلام کودیکھا کہ وہ سرخ ثیلے کے پاس اپنی قبر میں نماز پڑھ رہے تھے۔

عديث نمبرس: حضرت ابو هريره رضي الله تعالى عنه

عن ابى هريرة قال قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم لما

اسرى بى الى السمآء رأت موسى يصلى في قبره.

(ابن عساكر بحواله كنز العمال ١١:١١٥)

(ابن مردوبيه بحواله الخصائص الكبرى! ٢٤١)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ معراج کی رات میں نے حضرت موی کودیکھا کہ وہ اپنی قبر میں نماز پڑھ رہے ہیں۔

### حدیث تمبر۸

اخبرنا ابوعبدالله الحافظ ثنا ابو العباس محمد بن يعقوب ثنا محمد بن عبد الله بن المنادى ثنا يونس بن محمد المودب ثنا حماد بن سلمة ثنا سليمان التيمى و ثابت البنانى عن انس ابن مالك ان رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم قال: اتيت موسى ليلة اسرى بى عند الكثيب الاحمر وهو قائم يصلى فى قبره.

حضرت انس بن ما لک رضی اللہ تعالی عند ہے روایت ہے کہ نبی اکرم سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاوفر مایا کہ جس رات مجھے معراج کرائی گئی میں حضرت موی کے پاس سرخ ٹیلے کے قریب آیا تو وہ اپنی قبر میں کھڑے نماز پڑھ رہے تھے۔ علامہ ابن قیم فرماتے ہیں:

و قد صحح عنه انه راى موسى عليه السلام قائما يصلى فى قبره ليلة الاسواء .

ادر میریجی ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حضرت مویٰ علیہ السلام کومعراج کی رات دیکھا کہ وہ اپنی قبر میں نماز پڑھ رہے تھے۔

حضرت علامه احد بن السيدمحر كلى حوى حنفي (م ٩٨ م) فرماتے ہيں:

وصح ان النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم رأى موسى قائما يصلى فى قبره ليلة الاسراء. (رساله كرامات اولياء ص اطبع تركى الحق بالدر السنية)

اور بیر حدیث سیح ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے معراج کی رات حضرت موسی علیہ السلام کودیکھا کہ وہ اپنی قبر میں کھڑے نماز پڑھ رہے تھے۔

حضرت امام تقى الدين سكى فرمات بين:

و قال البيهقى فى دلائل النبوة و فى الحديث الصحيح عن سليمان التيمى و ثابت عن انس بن مالك (ثفاء القام ص١٨٣)

ا م بیہ قی نے دلائل النو ق میں اس حدیث کے متعلق کہا جو کہ سلیمان تیمی اور ثابت بنانی حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عند نے روایت کیا ہے کہ تیجے حدیث ہے۔ مصرت اللہ تعالیٰ عند نے روایت کیا ہے کہ تیجے حدیث ہے۔ امام بیہ قی کی بیرعبارت دلائل النبو ق ۲:۲۸ سرے:

(ش) عن انس وهو صحيح.

حضرت انس سے بیروایت مصنف بن ابی شیبہ میں ہے جو کہ تھے ہے۔

فوائد حديثيه:

حضرت امام جلال الدين سيوطي فرماتے ہيں:

قال الشيخ بدر الدين بن الصاحب في مولف له في حياة الانبياء: هذا صريح في اثبات الحياة لموسى في قبره فانه وصفه بالصلوة وانه قائم. ومثل ذلك لا يوصف به الروح وانما يوصف به الجسد و في تخصيصه بالقبر دليل على هذا فانه لو كان من اوصاف الروح لم يحتج لتخصيصه بالقبر.

(زهرالر بېشرحسنن النسائي مختنی ا:۲۴۳ قد یې کتب خانه کراچی )

شخ بدرالدین بن صاحب نے اپنے رسالہ حیاۃ الانبیاء میں فرمایا کہ بید حدیث شریف حضرت موٹی علیہ السلام کی حیاۃ فی القیر میں صرح ہے کیونکہ اس میں ان کی صفت نمازبیان کی گئ ہے کہ وہ کھڑے ہوکر نماز پڑھ رہے تھے اور بیصرف روح کی صفت نہیں ہوسکتی۔ بے شک بیتو جد کا کام ہے (یعنی آپ حقیق حیاۃ کے ساتھ متصف ہیں ) اور قبر کی تخصیص بھی اس پردلیل ہے کہ اگر بیصرف روح کے اوصاف میں سے ہوتا تو قبر کی تخصیص کے ساتھ احتجاج نہ کیا جاتا۔ حضرت واؤد بن سلیمان بغدادی نقشبندی فرماتے ہیں:

والصلاة ذات ركوع و سجود و هي تستدعي جسداً حيا كما قالوا

في صلاة موسىٰ في قبره.

اورنماز رکوع و جود والی ہے اور بیرزندہ جسم کو چاہتی ہے جیسا کہ'' حضرت موکی علیہ السلام کی نماز اپنی قبر میں' کے بارے میں علاءنے فر مایا ہے۔ حضرت امام محمد بن یوسف صالحی شامی فر ماتے ہیں:

قال العلامة جمال الدين محمود بن جملة: وهذا الحديث صريح في اثبات الحياة لموسى صلى الله تعالى عليه وسلم. فانه وصفه بالصلوة و ذكر انه كان قائما و مثل هذا لا يوصف به الروح فقط، و انما يوصف به مع الجسد فانه لا يقوم يصلى الا بعودة الروح اليه فتلك كرامة عظيمة فانه يفسخ له في قبره فيكون عمله في العبادة متصل بعد وفاته و هذه الرؤية رؤية عين لان مذهب اهل السنة ان الاسراء كان بالجسد.

(سبل الهدی والرشاد سیرة خیر العباد ۱۲ ۱۲ ۱۲ الباب الثانی عشر فی صلاته فی قبره)
حضرت علامه جمال الدین محمود بن جمله فرماتے ہیں: بیه حدیث حضرت موئ علیه السلام کی حیاة فی القیر میں واضح اور صریح ہے کیونکہ آپ کی نماز کا بیان کیا گیا ہے کہ وہ کھڑے تھے اور بیصفت فقط روح کی صفت نہیں ہو سکتی۔ بیہ روح واپس لوٹا دی گئی ہے تو بیآپ کی ایک بہت بڑی عزت و کرامت ہے کیونکہ آپ کی قبر وسیع کردی گئی ہے اور بیمبادت کا ممل وفات کے فور البعد متصل ہے اور آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا حضرت موئ کود یکھنا ظاہری آ تھوں سے دیکھنا ہے کیونکہ اللہ سنت کے نزد میک معراج روح مع جسد کو ہوئی تھی نہ کہ فقط روح کو۔
حضرت امام تفی الدین سیکی فرماتے ہیں:

و قد ذكرناه عن جماعة من العلماء وشهد له صلاة موسى عليه السلام في قبره فإن الصلاة تستدعى جسداً في الانبياء ليلة كلها صفات الاجسام و لا يلزم من كونها حياة حقيقة ان تكون الابدان معها كما كانت في

الحياة الحقيقة واما الادراكات كالعلم والسماع فلا شك ان ذلك ثابت. (شفاء القام ١٩٢،١٩١)

اورہم نے علاء کی ایک پوری جماعت سے حیات الانبیاء کا بیان کیا ہے اور اس کا شاہد حضرت موٹی علیہ السلام کا اپنی قبر میں نماز پڑھنا ہے اور نماز زندہ جسم کوچا ہتی ہے اور الی دیگر وہ صفات جو کہ انبیاء میں ذکر کی گئیں معراج کی رات کوتو یہ تمام صفات اجسام کی ہیں اور قبر میں حقیق حیات ہونے کا مطلب بنہیں کہ ان کے بدنوں کو جیسے دنیا میں کھانے پینے کی احتیاج تھی وہ قبر میں بھی ہوا ورعقل بھی قبروں میں حقیق حیات کے اثبات کی نفی نہیں کرتی اور جہاں تک ادر اکات میں بھی ہوا ورعقل بھی قبروں میں حقیق حیات کے اثبات کی نفی نہیں کرتی اور جہاں تک ادر اکات بعن علم اور ساعت کا تعلق ہے تو وہ ان کے لئے ثابت ہیں اور اس میں کوئی شک وشبہ ہیں ہے۔

میں علم اور ساعت کا تعلق ہے تو وہ ان کے لئے ثابت ہیں اور اس میں کوئی شک وشبہ ہیں ہے۔

میں علم میں علم میں علی میں قاسم جسوس تحریر فر ماتے ہیں:

و يشهد له صلاة موسى في قبره فان الصلوة تستدعى جسد احياء وكذلك صفات الانبياء المذكورة ليلة الاسراء كلها صفات الاجساد و لا امتناع من انها حيلة حقيقة و ان لم تحتج الى نحو طعام و اما نحو العلوم والسماع فثابت لهم بل لسائر الموتى بلاشك.

(الفوا كدالحليلة البهية على شائل نبوييص ٢٣٦)

حیاۃ الانبیاء کا شاہد حضرت مولی علیہ السلام کا اپنی قبر میں نماز پڑھنا ہے اور نماز زندہ جسم کو چاہتی ہے اور ایسے ہی وہ تمام صفات جو کہ معراج کی رات آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وہلم نے انبیائے کرام کی بیان فرمائیں وہ سب اجساد کو چاہتی ہیں اور ان کی حیاۃ حقیقی ہونے سے کوئی چیز مانع نہیں ہے اور جہاں مانع نہیں ہے اور جہاں مانع نہیں ہے تو وہ انبیائے کرام کے لئے ثابت ہے بلکہ وہ تو عام موتی کے لئے بھی ثابت ہے۔ بھی ثابت ہے۔

یہاں منکرین شان انبیاء کی ایک نئی تو جیہ و تحقیق بھی ملاحظہ فر مائیں۔ایک اعتراض کا

جواب دیتے ہوئے۔

د يوبندي انو لهي تحقيق

مولوی محمصین نیلوی دیوبندی مماتی نے لکھاہے:

جس طرح حیات دنیا میں ارواح وابدان عضریہ کے ذریعے متحرک ہوتی ہیں اور تمام اعمال وتصرفات ہجالاتی ہیں اس اس طرح انبیاء کیم السلام اور بعض کاملین کی ارواح وفات کے بعد عالم برزخ میں مثال اور برزخی اجسام کے ذریعے حرکت کرتی ہیں اور نماز پڑھتی ہیں۔ تلاوت قرآن، فج اور کئی دوسرے اعمال ہجالاتی ہیں۔'' (ندائے حق ا: ۵۵۷)

یعنی مولوی مذکور کا حضرات انبیائے کرام علیہم السلام کے بارے میں اور بالخصوص حضرت مولیٰ علیہ السلام کے متعلق بیعقیدہ ہے کہ قبر میں ان کا مثالی جسم نماز پڑھ رہا تھا۔اصل جسم قبر میں بلاحر کت وجنبش موجود تھا۔بلفظہ

اس کا مطلب میہ ہے کہ آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے قبر میں حضرت موسی علیہ السلام کا مثالی جسم دیکھا تھا اور اصلی جسم پاس میں بلاحر کت وجنبش پڑا ہوا تھا۔ اس پر مولوی صاحب کے پاس کون سی دلیل ہے واضح کریں۔

تو ٹابت ہوا کہ حضرات انبیاء علیم الصلو ۃ والسلام تبور مقدسہ میں حقیق حیاۃ کے ساتھ زندہ ہیں اور نمازیں ادا فرماتے ہیں۔ کیا انبیائے کرام علیم السلام کے علاوہ بھی کوئی شخص اپنی قبر میں نماز پڑھتا ہے یا کنہیں اس سلسلہ میں مندرجہ ذیل روایات قابل مطالعہ ہیں۔ امام ابوقیم نے حلیۃ الاولیاء میں روایت نقل فرمائی ہے کہ

يوسف بن عطية قال سمعت ثابت البناني يقول لحميد الطويل هل بلغك يا ابا عبيد الله ان احدا يصلى في قبره الا الانبياء قال لا قال ثابت اللهم ان اذنت لاحد ان يصلى في قبره فاذن لثابت ان يصلى في قبره.

(حلية الاولياء لا بي نعيم ،۲: ۱۹۹ ، شرح الصدور ، ۲۵۲ سبل الهدى والرشاد ،۱۲: ۳۱۷ شعب الايمان ليبه قى بسند آخر ،۱۲: ۱۵ مصنف ابن شيبه عن حماد قال ثابت ۱۲: ۵۰) شعب الايمان ليبه قى بسند آخر ،۱۵ ۲۵ مصنف ابن شيبه عن حماد قال ثابت ۲۳۱ هختر آ) جناب یوسف بن عطیہ کہتے ہیں کہ میں نے حضرت ثابت سے سنا کہ انہوں نے حمید الطّویل سے فرمایا کہ اسے ابوعبید کیا تھے کوئی الی حدیث بینچی ہے کہ حضرات انبیائے کرام کے علاوہ بھی کوئی شخص قبر میں نماز پڑھتا ہے تو انہوں نے جواب دیا کہ نبیس تو حضرت ثابت نے دعا مانگی اے اللہ اگرتو کسی کوقبر میں نماز پڑھنے کی تو فیق واجازت دیتا ہے تو ثابت کو اجازت دینا کہ وہ این قبر میں نماز پڑھے۔

لینی جناب حمیدالطّویل رحمة الله علیه فرماتے ہیں کہ تمیں کوئی ایسی مرفوع روایت نہیں ملی کہ حضرات انبیائے کرام علیہم الصلو ۃ والسلام کے سوابھی کوئی شخص قبر میں نمازیر مستاہے یا کہ نہیں اور اگر حضرات انبیائے کرام علیهم الصلوق والسلام بھی قبر میں نماز نہ پڑھتے ہوتے تو پہلے نمبر برتو حفرت بنانی جو کمشهور ثقه تابعی بین اورجنهون نے حضرت عبدالله (مسلم) حضرت عبد الله مغفل (نسائی) حضرت عبدالله بن زبیر (بخاری) حضرت ابو برزه اسلمی حضرت عمر بن انی سلمه مخزومی ربیب النبی صلی الله تعالی علیه وسلم (تر ندی ونسائی)اور حضرت انس بن ما لک رضی الله تعالی عنهم جیسے صحابہ کرام سے روایت لی ہے۔ اوراینے وقت کے اولیائے کرام میں تھے۔ بیسوال نه کرتے اورا گر کر ہی دیا تھا تو جناب حضرت حمید الطّویل ہی اس سوال کور د کر دیتے کہ انبیاء بھی تو قبور میں نماز نہیں پڑھتے ۔حضرت امام ثابت بنانی کا سوال کرنا اور حمید الطّویل کا اس کور دنہ کرنا بتاتا ہے کہ حضرات تابعین بھی پڑھتے ہیں۔اب ویکھتے ہیں کہ کیا حضرات انبیائے کرام علیہ السلام کےعلاوہ بھی اللہ تعالیٰ نے یہ سی کوفضیلت بخشی ہے یا کنہیں۔ اوليائے كرام كا قبور ميں نمازير هنا

حضرت ثابت بنانی ان خوش نصیب اولیاء میں سے ہیں جو کہ اپنی قبر میں نماز پڑھتے ہیں اور قرآن کی تلاوت بھی فرماتے ہیں۔

شيبان بن جسر عن ابيه قال: انا والله الذي لا اله الا هو ادخلت ثابت البناني لحده ومعى حميد الطويل او رجل غيره شك محمد قال فلما سوينا عليه اللبن سقطت لبنة فاذا انا به يصلى في قبره فقلت للذي معى الا ترى. قال

: اسكت فلما سوينا عليه و فرغنا أتينا ابنته فقلنا لها ما كان عمل ابيك ثابت؟ فقالت و ما رأيتم فاخبرنا ها فقالت كان يقوم الليل خمسين سنة فاذا كان السحر، قال في دعائه اللهم ان كنت اعطيت احداً من خلقك الصلوة في قبره فاعطنيها فما كان الله ليرد ذلك الدعا.

(صلية الاولياء۳۱۹:۲) (احوال القهورواحوال المهها الى النثورلا بن رجب عنبلى س۳۶\_) (ا قامة الحجة ازمولا ناعبدالحي لكھنوى ص• مىتحقىق عبدالفتاح ابوغده مكتبة المطبوعات الاسلاميه طب)

(عيون الاخبارلابن قنيه ٣٣٣:٢ كتاب الزمر)

شیبان بن جمر اپنے والد سے روایت کرتے ہیں انہوں نے کہا کہ اس اللہ کاتم جس کے سواکوئی معبود نہیں ہے کہ میں حضرت ثابت بنانی کی لحد میں واخل ہوا اور میرے ساتھ حمید القویل یاکوئی دوسر اشخص (راوی محمد کوشک ہے) بھی تھا جب ہم نے لحد پر اینٹیں لگا کر برابر کردیا تو ایک اینٹ گرئی ، دیکھا کہ حضرت ثابت قبر میں نماز پڑھ رہے ہیں۔ میں نے اس شخص سے جو کہ میر ساتھ تھا کہا کیا تو نے ویکھا اس نے کہا کہ خاموش رہو جب ہم قبر کو بنانے کے بعد فارغ ہوئے تو حضرت ثابت کی بیٹی کے پاس آئے اور اس سے ہم نے پوچھا کہ تمہارے والد کیا عمل کیا کرتے تھا اس نے کہا کہ انہوں غراری کیا تہا کہ انہوں نے بیان کیا تو اس نے کہا کہ انہوں نے بیان کیا تو اس نے کہا کہ انہوں نے بیان کیا تو اس نے کہا کہ انہوں نے بیان سال تک رات کو قیام کیا۔ جب صبح ہوتی تو وہ دعا کرتے اور کہتے اے میرے اللہ اگر تو نے بیائی کیا تو اس کی کوقبر میں نماز پڑھنے کی اجازت دیتا ہے تو جھے بھی بیتو فیش عطا فر ما۔ تو اللہ نے ان کی اس دعا کور زئیں کیا۔

تو الحمد للد ثابت مواكه امت محمد يعلى صاحبها المصلوة والسلام كاوليا بهى قبر مين نماز پر صقيم بين اور راوى نے اپنی روايت كرده حدیث "الانبياء احیاء في قبور هم يصلون" كو مراحاظ سے ثابت كرديا ہے۔ يه واقعہ حضرت ثابت بنانی سے مجمع سند كے ساتھ ثابت ہے جيسا كه

علاء نے تصریح کی ہے۔ امام تقی الدین سبکی فرماتے ہیں:

و قد صح عن ثابت البناني التابعي انه قال اللهم ان كنت اعطيت احد ١ ان يصلي في قبره فاعطني ذلك فرئ بعدموته يصلي في قبره.

اور حفرت ٹابت بنانی تابعی سے بیتے سند کے ساتھ ٹابت ہے کہ انہوں نے دعا مانگی اے اللہ اگرتو کسی کوقبر میں نماز پڑھنے کی اجازت دیتا ہے تو مجھے بھی اجازت دینا تو ان کی وفات کے بعد ان کودیکھا گیا کہ وہ اپنی قبر میں نماز پڑھ رہے تھے۔

حضرت امام محد بن بوسف صالحی شامی تلیذامام سیوطی فر ماتے ہیں:

آپ امام ابونعیم والی سابقدروایت بیان کرنے کے بعد فرماتے ہیں: و جاء ت هذه الحکایت من غیر و جه.

(سبل الهدی والرشاد ۲۱ : ۳۲۷)

یه حکایت که حضرت ثابت بنانی اپنی قبر میں نماز پڑھتے ہیں ایک اور سند سے بھی مروی

-4

حضرت امام ذہبی فرماتے ہیں:

عفان عن حماد بن سلمة قال: كان ثابت يقول اللهم ان كنت اعطيت احداً الصلوة في قبره فاعطني الصلوة في قبرى فيقال ان هذه الدعوة استجيبت و انه رئ بعد موته يصلى في قبره فيما قيل. (سيراعلام النبلا ٢٢٢:٥)

حماد بن سلمہ سے روایت ہے کہ حضرت ثابت بنانی کہا کرتے تھے کہ اللہ اگرتو کسی کو قبر میں نماز پڑھنے کی تو فیق عطافر ماتو کو میں نماز پڑھنے کی تو فیق عطافر ماتو کہتے ہیں کہ یہ دعا قبول ہوئی اور آپ کو وفات کے بعد دیکھا گیا کہ آپ قبر میں نماز پڑھ رہے ہیں۔

اسی سند اور انہیں الفاظ کے ساتھ اس حکایت کو حضرت امام حافظ جمال الدین ابی الحجاج یوسف مزی نے بھی روایت کیا ہے۔ملاحظہ فرما نمیں۔

(تهذیب الکمال ۲۲۲ طبع دارالفکر، بیروت)

اورای طرح ''مرشدالزوارالی قبورالا برارجلداص ۹۵ پر عن حسین بن شیبان عن ابید کی سندست بھی ایک روایت موجود ہے۔

حضرت امام عبدالو ہاب شعرانی فرماتے ہیں:

وكان رضى الله تعالى عنه يقوم الليل خمسين سنة فاذا كان السحر يقول في دعائه اللهم ان كنت اعطيت احداً من خلقك الصلوة في قبره فاعطنيها فلما مات و سوى عليه اللبن وقعت عليه لبنة فاذا هو قائم يصلى في قبره.

قبره. (الطبقات الكبرى المسماة بلواقع الانوار في طبقات الاخبارا: ٣٦ الحكمي ممر)

اورآپ رضی الله تعالی عنه پچاس سال تک رات کو قیام کرتے رہے جب مبتح ہوتی تو دعا مائلتے کہ اے الله اگر تو کسی کو قبر میں نماز پڑھنے کی اجازت دیتا ہے تو مجھے بھی عطا فر ما۔ پس جب آپ فوت ہوئے اور آپ کی قبر کو برابر کیا گیا تو ایک اینٹ گر پڑی تو اس وقت آپ اپنی قبر میں کھڑے نماز پڑھ رہے تھے۔

حضرت شيخ موسى ما بين زولي كالايني قبر مين نماز پر هنا

حضرت ثابت بنانی کے واقعہ مبارکہ سے ملتا جلتا ایک واقعہ حضرت شیخ مولی بن ماہین رولی جمع اللہ علیہ کے بارے میں بھی آتا ہے جینا کہ حضرت امام عبد الوہاب شعرانی نے نقل فرمایا ہے۔ آپ فرمایا ہے اللہ میں ماہی میں ماہی میں ماہی ہے۔ آپ فرمایا ہے ہیں اللہ میں ماہی ہے۔ آپ فرمایا ہے۔ آپ فرمایا

استوطن رضى الله تعالىٰ عنه مار دبن وبها مات رحمه الله تعالىٰ وقد كبر سنة وقبر بها ظاهر يزار. ولما وضعوه في لحده نهض قائما يصلى و اتسع له القبر و اغمى على من كان نزل قبره. (الطبقات الكبركيا: ١٣٠)

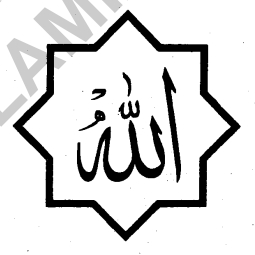
آب رضی اللہ تعالی عنہ مار دبن میں رہتے تضاور وہیں فوت ہوئے ان کی وہاں قبر ظاہر ہے اور لوگ اس کی دہاں قبر طاہر ہے اور لوگ اس کی زیارت کرتے ہیں۔ جب ان کولحد میں رکھا گیا تو وہ کھرے ہو کرنماز پڑھنے لگے اور ان کی قبر وسیع ہوگئی اور جو شخص آپ کی لحد میں اتر اتھاوہ بیدد مکھ کربے ہوش ہوگیا۔

اولیائے کرام رحمہم اللہ علیہم کے اس جیسے واقعات اتنی کٹرت سے ہیں کہ ان کا شارمشکل ہے لیکن چونکہ یہ ہماراموضوع نہیں اس لئے انہی حوالوں پراختصار کرتے ہوئے اس کو ختم کرتے ہیں۔ان حوالوں سے مقصود صرف یہ ہے کہ جب اولیائے کرام اپنی قبور میں زندہ ہیں اور نماذ پڑھتے ہیں تو پھر حضرات انبیائے کرام علیہم السلام کا تو زیادہ حق بنتا ہے کہ وہ اپنی قبور مقدسہ میں نماز س پڑھیں۔

افرجها بوالحن مسلم بن الحجاج النيشا برى رحمه الله من حديث حماد بن سلمة عنهما، واخرجه من حديث الثورى عيسى بن يونس وجرم يربن عبد الحميد عن التيمى .

اس حدیث کوامام مسلم حجاج نیشا پوری نے حماد بن سلمہ سے اور انہوں نے ان دونوں (سلیمان یمی اور ثابت) سے روایت کیا اور ثوری کی حدیث عیسی بن پونس وجریر بن عبد الحمید نے تھی سے اس کوروایت کیا ہے۔

اس مدیث شریف کی تخریج بچھلے صفحات میں گذر چکی ہے۔اوراس کی شرح بھی بچھلے صفحات میں ہوچکی ہے۔



#### حدیث نمبر ۹:

اخبرنا احمد بن على الحرشى ثنا حاجب بن احمد ثنا محمد بن يحيى ثنا احمد بن خالد الوهبي ثنا عبد العزيز بن ابى سلمة عن عبد الله بن الفضل الهاشمى عن ابى سلمة بن عبد الرحمن عن ابى هريرة رضى الله تعالىٰ عنه: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: لقد رأيتنى فى الحجر و انا اخبر قريشا عن مسراى فسألونى عن اشيآء من بيت المقدس لم اثبتها فكربت كربا ما كربت مثله قط فرفعه الله لى انظر اليه ما يسألوننى عن شيىء الا انبأتهم به.

حضرت ابوہریہ وضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ رسول اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا میں نے اپنے آپ کو طیم میں دیکھا (اس وقت میں قریش کو سفر معراج کی تفصیل بنار ہاتھا۔ قریش نے بیت المقدس کی بعض ایسی اشیاء کے بارے میں مجھ سے بوچھا جواس وقت میر سے ذہن میں نتھیں۔ مجھے اس وقت اتن پریشانی ہوئی کہ اس سے پہلے بھی ایسی پریشانی نہ میر نے دہن میں نتھیں۔ مجھے اس وقت اتن پریشانی ہوئی کہ اس سے پہلے بھی ایسی پریشانی نہ موئی تھی۔ چنا نچے اللہ تعالیٰ نے بیت المقدس کو اٹھا کرمیر سے سامنے کردیا۔ میں اس کی طرف دیکھ رہا تھا اور لوگوں کے سوالوں کے جوابات دے رہا تھا۔

ال حدیث شریف اوردیگرواقعه معراج کے متعلق مروی احادیث میں پیارے آقاصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا دیگر حضرات انبیائے کرام علیہم السلام سے ملاقات کا ذکر ہے جس سے مصنف بیٹا بت کرتا چاہتے ہیں کہ تمام انبیائے کرام اپنی اپنی قبور میں زندہ ہیں اور جہاں چاہیں باذین اللہ تشریف لے جائیں کیونکہ وہ اپنی قبروں میں بھی تھے۔ بیت المقدس میں بھی جیسا کہ باذین اللہ تشریف کے جاور آسانوں میں بھی تھے اس لئے ثابت ہوا کہ ان کی زندگی تو متحق ت

ہان احادیث سے ان کا اطراف عالم میں تصرف بھی ثابت ہور ہاہے۔

و قدرايتنى فى جماعة من الانبياء فاذا موسى قائم يصلى فاذا رجل ضرب جعد كانه من رجال شنؤه و اذا عيسى بن مريم قائم يصلى اقرب الناس به به شبها عرومة بن مسعود الشقفى و اذا ابراهيم قائم يصلى اشبه الناس به صاحبكم يعنى نفسه فحانت الصلوة فأممتهم فلما فرغت من الصلوة قال لى قائل: يا محمد! هذا مالك صاحب النار فسلم عليه فالتفت اليه فبدأنى بالسلام.

اخرجه مسلم في صحيح من حديث عبدالعزيز.

بیت المقدس میں انبیاء کیم اسلام کی جماعت کے ساتھ تھا۔ میں نے دیکھا کہ حضرت موئی علیہ السلام کھڑ نے نماز پڑھ رہے ہیں۔ رہے کم گوشت والے تھنگھریالے بالوں والے تھے گویا قبیلہ شنوہ سے ہوں اور حضرت عیسی علیہ السلام کو دیکھا کہ وہ بھی کھڑ نے نماز پڑھ رہے ہیں۔ اور وہ عمر وہ بن مسعود تقفی کے مشابہ تھے اور یہ بھی دیکھا کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کھڑ نے نماز پڑھ رہے ہیں جو کہ تمہارے آتا یعنی خود حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے مشابہ تھے۔ آخر نماز کھڑی کہ ہوئی اور میں نے ان کی امامت کی۔ جب ہم نماز سے فارغ ہوئے تو ایک کہنے والے نے کہا المحرد (صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے مشابہ تھے۔ میں اس کی طرف اے تمہر (صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے مشابہ تھے۔ میں اس کی طرف مسلم نے اپنی تی جو میں عبد العزید متوجہ ہوا تو اس نے سلام کرنے میں پہل کی۔ اس حدیث کو امام مسلم نے اپنی تھے میں عبد العزید کی سند سے بیان کیا۔

حضرت امام قى الدين بكى ان تمام روايات كوجمع فرماكر لكصة بين: هذه الاحداديث كلها فى الصحيح. (شفاء البقام ١٨٥)

یتمام احادیث محیح کے تھم میں ہیں۔ انبیائے کرام کا کا کتات عالم میں تصرف کرنا اس حدیث کوامام سلم نے اپنی تھے میں عبدالعزیز کی سندہے بیان فرمایا: یہاں ہم چنداحادیث الی تقل کرتے ہیں کہ جس سے معلوم ہو کہ حضرات انبیائے کرام اپی قبور میں قید نہیں بلکہ آزاد ہیں۔ جہال چا ہیں تشریف لے جا کیں۔ جج وغیرہ کریں ۔ ایک حدیث شریف جو کہ امام سلم نے رویت کی ہے اس کے الفاظ بیرہیں:

لقیت موسی علیه السلام فاذا رجل حسبته قال مضطرب رجل رأس کانمه من رجال شنوء ق ولقیت عیسی فاذار بعة احمر کانما خرج من دیماس یعنی حماما و رأیت ابراهیم و انا اشبه و لده به . (مملم ۱۹۵۱ باب الایمان و بالایمان و الایمان و اذکر فی الکتاب مریم)

میں نے حضرت مولی علیہ السلام کودیکھاان کے بال نثریف پریشان تھے گویا کہ وہ آل شنوءہ کے آدمی ہیں اور میں حضرت عیسی علیہ السلام سے ملاسرخ وسفیدرنگ کے خوبصورت آدمی تھے ایسے لگتے تھے کہ ابھی ابھی جمام سے نکل کرآئے ہیں اور میں نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو دیکھا وہ بالکل میری طرح کے تھے۔

ال حدیث شریف کے الفاظ اس طرح ہیں:

ارانى ليلة عند الكعبة فرأيت رجلا آدم كاحسن ماانت رأمن الرجال من أدم الرجال له لمّة كاحسن ما انت رأى من اللحم قد رجلها فهى تقطر ماء متكئاً على رجلين او على عواتق رجلين يطوف بالبيت فسألت من هذا فقيل هذا المسيح بن مريم.

(مسلم شريف ا: ٩٥، باب الايمان وذكراً من على المسيح بن مريم.

(بخاریا:۱۸۹باب و اذکر فی الکتاب مریم کتاب الایمان لابن منده۲: ۲۲۰:۲٬۷۳۳)

آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا میں نے ایک رات خانہ کعبہ میں ایک نہایت خوبصورت آ دمی کو دیکھا کہ بانی کے قطرے موتوں کی طرح اس کے پاؤں یا ایر یوں پر گرر ہے تھے۔ یہ فض نہایت عقیدت سے بیت اللہ کا طواف کررہا تھا۔ میں نے پوچھا یہ کون ہے تو کہا گیا کہ بیسی بن مریم ہیں۔

وفى حديث سعيد ابن المسيب و غيره انه لقيهم فى مسجد بيت المقدس و فى حديث ابى ذر ومالك بن صعصعة فى قصة المعراج انه لقيهم فى جماعة الانبياء فى السموات و كلمهم وكلموه.

اور حفرت سعید بن المسیب وغیرہ کی روایت میں ہے کہ آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ان انبیائے کرام علیہم السلام سے مسجد اقصیٰ میں ملے تھے اور حدیث ابی ذراور مالک بن صعصہ کی حدیث میں واقعہ معراج میں ہے کہ آپ انبیائے کرام علیہم السلام کی جماعت سے آسانوں میں ملے تھے آپ نے ان سے کلام کیا اور انہوں نے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے کلام کیا۔

ایک مدیث شریف میں بیالفاظ ہیں: کانسی انسطر الی موسیٰ واضعا اصبعیہ فی اذنیه.

میں حضرت موی علیہ السلام کو دیکھ رہا ہوں گویا کہ انہوں نے دونوں کا نوں میں انگلیاں دی ہوئی ہیں۔

ان روایات سے بیصاف طور پرظاہر ہوا کہ انبیائے کرام میہم السلام ظاہری زندگی کے بعد بھی زندہ ہیں اور جہاں جا ہیں تشریف لے جاسکتے ہیں جیسا کہ ابھی متن میں امام بیہتی کا فرمان آرہا ہے۔

مزيددلائل ملاحظة فرمائين:

عن عبد الله بن مسعود رضى الله تعالىٰ عنه قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم كانى انظر الى موسىٰ بن عمران في هذا الوادى محرما بين قطونيتين.

(منداني يعلى موصلي ، ٢:٥ ه يخقيق الاثرى المجم الكبير للطبر اني ، • ١٦٥ احلية الاوليالا بي لغيم ١٨٩:)

حضرت عبدالله بن مسعود رضی الله تعالی عنه ہے روایت ہے کہ رسول صلی الله تعالیٰ علیه وسلم نے فرمایا گویا کہ میں حضرت موسیٰ علیہ السلام کو دیکھ رہا ہوں اس وادی میں احرام باند ھے

ہوئے ہیں قطونتین کے در میان۔

عن ابن عباس: ان رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم مر بوادى الازرق فقال اى واد هذا فقالوا هذا وادى الازرق قال كأنى انظر الى موسى هابطا من الثنية وله جوار الى الله بالتلبية ثم اتى على ثنية هرشا فقال اى ثنية قالوا هذا ثنية هرشا قال كانى انظر الى يونس بن متى على ناقة حمراء جعدة عليه جبة من صوف خطام ناقته خلبة وهو يلبى.

(مسلم شريف ۱:۹۴ كتاب الايمان منداني يعلى ۲۳۰۳ شعب الايمان ۲۴۰۰۳)

نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم وادی ازرق سے گزرے تو فرمایا میں حضرت موسیٰ علیہ السلام کو بلندی سے اترتے ہوئے دیکھر ہاہوں وہ بلند آ واز میں تلبیہ کہہ رہے ہیں پھر آ پ ہرشاکی وادی پر آئے۔ آ پ نے بوچھا ریونسی وادی ہے لوگوں نے کہا یہ ہرشاکی وادی ہے۔ آ پ نے فرمایا گویا میں یونس بن متی کود کھر ہاہوں کہ وہ ایک طاقت ورسرخ اوٹنی پرسوار ہیں۔ انہوں نے ایک اوری جہ بہنا ہوا ہے۔ اوٹنی کی تیل مجور کی چھال کی ہے اور وہ تلبیہ کررہے ہیں۔

تواس سے معلوم ہوا کہ حفرات انبیائے کرام علیہم السلام فیج کرتے ہیں بھی بیدل اور کبھی سواری پرتو ظاہر ہے کہ فیج اپنی قبور مقد سہ نکل کربی کرتے ہیں۔ سیدنا موئی علیہ السلام کا وادی ازرق میں اور سید نا یونس علیہ السلام کا وادی ہرشا میں تلبیہ پڑھتے ہوئے آتا اور پھر اوٹنی پر سوار ہو تا یقیناً بیاجسام کی صفت ہے کیونکہ ارواح کوتو اوٹنی پر سواری کی حاجت ہی نہیں ہواور پر رواقعہ بھی بیداری کا ہے جبکہ صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین بھی ساتھ تھے۔ لیکن یہاں صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم کے دیکھنے کا ذکر نہیں ہے۔ عین ممکن ہے کہ کوئی منکر یہ کہہ دے کہ بیتمام واقعات خواب کی حالت کے ہیں اس لئے ایک ایسا واقعہ پیش کرتے ہیں کہ جس میں بیتمام شبہات خود ہی ختم ہوجا کیں گے۔

حضرت انس بن ما لك رضى الله تعالى عنه يدوايت بآپ فرماتے بيں: قال بينا نحن مع رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم رأينا بردا ويدا

فقلنا یا رسول الله ماهذا برد الذی رأینا بردا ویدا قال: و قد رأیتموه ؟ قلنا نعم : قال ذلک عیسی بن مریم سلم علی.

(الکامل لا بن عدی ۸:۸۵ به ۱۳۵۷ بن عسا کر بسند آخر خصائص الکبری ۱:۱۴ نور بیرضویی کھر)
ہم رسول الله صلی الله تعالی علیه وسلم کے ہمراہ تھے کہ ایک چا دراور ایک ہاتھ دیکھا تو ہم
نے عرض کیا یارسول الله صلی الله تعالی علیه وسلم بیسر دی کیسی ہے جوہمیں محسوس ہوئی اور بیہ ہاتھ کیسا
ہے جوہم نے دیکھا۔ آپ نے فرمایا کیا تم نے اس ہاتھ کو دیکھا ہم نے عرض کیا: ہاں۔ فرمایا: بیہ
عیسی بن مریم ہیں جنہوں نے مجھے سلام کیا تھا۔

اں مدیث شریف سے صاف واضح ہو گیا کہ حضرات انبیائے کرام علیہم السلام جہاں جا ہیں تشریف لے جائیں اوران کی زیارت غیرانبیاء کے لئے بھی ممکن ہے۔

اگرکوئی شخص بیاعتراض کرے کہ انبیائے کرام علیہم السلام جج کرتے ہیں تلبیہ پڑھتے ہیں اور وہ دارالجزاء ہیں اور وہ دارالجزاء ہیں اور نیاسے تشریف لے جاچکے ہیں اور وہ دارالجزاء میں ہیں نہ کہ دارالجمل میں اور بیا عمال تو دالعمل کے ساتھ خاص ہیں نہ کہ دارالجزاء کے ساتھ تو اس کا جواب امام نووی وقی الدین بکی نے امام قاضی عیاض سے نقل فرمایا ہے۔ فرماتے ہیں:

فاعلم: ان للمشائخ وفيما ظهر لناعن هذا اجوبة احدها كالشهداء بل افضل منهم والشهداء احياء عند ربهم فلا يبعد ان يحجوا و يصلوا كما ورد في الحديث الآخر. (شرح مسلم للنووي انه ۹ شفاء القام ۱۸۲)

جاننا جائنا جائے کہ مشائخ کے کلام سے جو ہمارے لئے ظاہر ہوااس کے کئی جواب ہیں۔
ان میں سے ایک بیہ ہے کہ حضرات انبیائے کرام علیہم السلام شہداء کی طرح ہیں بلکہ ان سے بہت
زیادہ افضل ہیں اور شہداء اپنے رب کے ہاں زندہ ہیں تو یہ بعید نہیں کہ جج کریں اور نمازیں
پڑھیں۔جیسا کہ دوسری حدیث میں اس کی صراحت موجود ہے۔

ویسے بھی چونکہ بید نیا تو عام آ دمی کے لئے بھی قید خانہ کی حیثیت رکھتی ہے تو جب آ دمی قبد خانہ سے چھوٹے تو وہ آزاد ہے جہاں چاہے جبیبا کہ احادیث مبارکہ میں وارد ہے۔ملاحظہ فرمائيں بيارے آقاصلى الله تعالى عليه وسلم كافر مان مباركه: آپ صلى الله تعالى عليه وسلم فرمائے ہيں:

ان الدنيا جنة الكافر وسجن المومن و انما مثل المومن حين تخرج نفسه كمثل رجل كان في سجن فاخرج منه فجعل يتقلب في الارض و يتفسح فيها.

بیشک دنیا کافر کے لئے جنت اور مومن کے لئے قید خانہ ہے۔ جب مومن کی جان نگلت ہے۔ جب مومن کی جان نگلت ہے۔ جب مومن کی جان نگلت ہے تو اس کی مثال ایس ہے جیسے کوئی شخص قید میں تھا اب اس کو آزاد کر دیا عمیا پھرز مین میں گشت کرنے اور بافراغت چلنے پھرنے لگا۔

تخ ت مديث:

عبدالله بن عمرو

\_1100

TTT: YIA

كتاب الزمدلا بن مبارك (عن عبدالله بن عمرو) ۲۱۱ طبع دارالكتب العلميه بيروت مصنف ابن الي شيبه اله المسادارة القرآن كراجي ۲:۱۹۷ المكتب الاسلامي بيروت ۳۔ مندامام احمد مندامام احمد (عن ابی هرریه) \_ ^ ٢٠٠ دارالكتب العلميه بيروت كتاب الزمدللا مام احمه ۵\_ حلية الاولياء \_4 (عن عبدالرحن عمر) ۸۰۱۷۱،۸۵۱۸۱ حلية الاولياء \_\_ الكامل لا بن عدى (عن الي مريه) ٢٠٣٠ دارالمعرفة بيروت \_^ فردوس الاخبار للديلمي بن عمر ١٦:٥ هر قم ٨٣٣٣ \_9 متدرك للا مام حاكم عندسليمان ٢٠٣٠ دارالمعرفة بيروت \_1• م عبدالله بن عمرو \_11 ۳۱۵:۲ ۱۸۹ دارالقلم کویت الزمدالكبيرتنبقي \_11

۲۳۲،۲۲۹:۲ مكتبة المعارف رياض المعجم الكبيرللطمراني ١١ شرح النة للا مام بغوى الى بريه ١٤٤١١ المكتبة الاسلام بيروت ۱۲ مندالشهاب للقطاع ابن عمر ۱:۸۱۱ موسسه الرساله بیروت ۳۸:۲ دارالفکر بیروت ۱۸ می صحیح این حیان 19 أمنت لعبر بن حميد ابن عمر ١١٥٠٠ مكتبدا بن حجر مكة المكرّمة ۰۸۰،۳۵ مره ۱۳۹۸ المکتبة العلميه مدينه منوره ٢٠ نوادرالاصول للا مام تيم ترفدى ١١ فردوس الاخبارللديلي اليهريره ٣٥٢:٢ المكتبه الاثربيها نظمل ۲۲ كشف الاستار عن زوا كدالبرزارا بن عمر ۲۴۸: ۲۴۸ ٢٥٠ معم السفر لا في طاهر احمد بن محمد السلفي الي هريره ٢٥٥ ۳۱۳ مکتبة الکوثر سعودی عرب ٢٣ لقندني ذكرعلاء سمرقند ۲:۹:۲ مروت ٢٧ تهذيب تاريخ دمثق ۲: ۸۰، ۱۴:۲ مختفیق الاثری سعودی عرب ير منداني يعلى الي مريره ۲۰۷:۲ کتاب الزبد کراجی ۲۸ صحیحمسلم DA:r ۲۹\_ تنک ۳۰ این ملحیہ ۲۷ برقم ۳ داراین بیروت اس الجوعلابن في الدنيا سليمان فارسي ۳:۰۲۳ برقم ۱۳۹۳ سو\_ الغصفاء الكبير على ٣٣ طبقات العرفيه ٣٣٠ - بجة المجالس وانس المجالس ابن عبد البر القرطبي ٣٥ معجم الكبيرللطمر اني عن قيادة بن النعمان بن زيد 10:19 ٢٨٨١٠ دارالكتاب العربي بيروت ٣٧\_ مجمع الزوائد ٣٧\_ التذكره في الاحاديث المشتمره للزرشي ١٣٣ دارالكتب العلميه بيروت

دارالتلفية تمبئي كتاب الزمدلاني داؤ دالسجستاني ابن عمرو للحلا \_ 171 موسسة الكتبالثقافيه بيروت ذم الدنيالابن الي الدنيا ۵9 \_ 19 دارالكتب العلميه بيروت تاریخ بغداد **""**" \_64 این عمر ۲:۱۰،۳۰۱:۲۳ \_11 الترغيب والترتيب للاصبهاني ابي هرريه ٢٠٤٠٢ دارالحديث قابره -44 ذم الدنيالا بن الى الدنيا سليمان فارسي ١٢ \_ ~~~ ٢٦٧ باب جوامع الكلم داراحياءالعلوم بيروت ١٣٧ اعلام النبوة للماوردي ۳۵ تاریخ اصبهان لانی تعیم اران 1-1-1 ٣٦ المقاصد الحسنة لسخاوي ۳۵۰ دارالکتبالعربی بیروت الامام خطیب بغدادی انس بن ما لک ۱:۲۲۲ موضع او ہام انجمع والتفریق ابن شيه كالفاظ يول بين: فاذا مات المومن يخلى به يسرح حيث شاء. (معنف ابن اليشيب

(200:12

جب مومن فوت ہوتا ہے تواس کی راہ کھول دی جاتی ہے کہ جہاں جا ہے۔ اس سے بروھ کر صحابہ کرام کاعقیدہ دیکھیں کہ آ دی اس جہاں سے چلے جانے کے بعد بالكل آزاد ہے جہاں جا ہے اللہ کے تھم سے جائے اور سیر کرے۔ حضرت امام عبدالله بن مبارک کے بہاں اس کی سنداس طرح ہے:

اخبرنا سفيان بن عيينة عن يحى بن سعيد و على بن زيد بن جدعان (تذكرة الحفاظ للذهبي ١:٢٦٥ ٢٦٢) عن سعيد بن المسيب.

اس سند میں پہلے راوی سفیان بن عیدینہ ہیں جو کہ زبردست ثقہ ہیں اور ججت ہیں ملاحظة فرمائيں۔

دوسر براوی بخی بن سعید ہیں۔ بدراوی بھی زبردست ثقہ ہیں اور کسی نے بھی ان بر

جرح نہیں کی ۔ یہ بالا تفاق تقد جحت ہیں ملاحظہ ہو۔ (تذکرۃ الحفاظ ا: ۱۳۹:۱۲۱۳)

اورتیسرے داوی سعید بن المسیب ہیں۔ یہ بہت بڑے تابعی ہیں۔ حضرت عمر وعثان و زید بن ثابت ، حضرت عائشہ، حضرت سعد وابو ہریرہ رضی اللّٰد تعالیٰ عنهم اور دیگر بے شارصی ابدسے ساع ثابت ہے زبر دست ثقہ ہیں۔ ملاحظہ فرمائیں۔ ( تذکر ۃ الحفاظ ۱:۵۵،۵۴)

اور پھرامام سفیان بن عیدنہ کے متابع امام عبداللہ بن مبارک اور عباد بن العوام اور یحیی بن سعید کے متابع علی بن زید بن جدعان ہے۔

(عندعبداللہ بن مبارک فی الزمد)

اور سفیان بن عینہ کا متابع جریر بھی ہے۔

(عندا بی الدنیا)

حضرت سعید بن میتب سے روایت ہے کہ حضرت سلیمان فاری اور حضرت عبداللہ بن سلام رضی اللہ تعالی عنہما باہم ملے تو ایک دوسر سے سے کہا کہا گرتم مجھے سے پہلے وفات پا گئے تو مجھے خبر دیناوہاں برزخ میں کیا پیش آتا ہے۔ تو دوسر سے نے کہا کیامرد سے بھی باہم مل سکتے ہیں تو پہلے نے جواب دیا:

نعم ان ارواح المومنين في برزخ من الارض قذهب حيث شاءت. ہاں كيوں نہيں مومنوں كى روعيں تو جنت ميں ہوتى ہيں انہيں اختيار ہوتا ہے جہاں چاہتی ہيں جاتی ہيں۔

- ا الزمدلابن المبارك ص ١٨٨، برقم ٢٩٨ ولفظ لي ١٨٨
  - ۲\_ التوكل على الله لابن الى دنيا محدث ص٥١
    - س\_ المنامات لابن الي دنياص٢٣
    - سم احوال القبورلا بن رجب طبلي ١١٦
      - ۵\_ شرح الصدورللسيوطي ۳۵۲
      - ۲\_ كتاب الروح لابن قيم ٢
- حلية الاولياء لا في تعيم عن المغير ه بن عبد الرحمن ا: ٢٠٥
  - ٨\_ احياءالعلوم،:١٥٥

تواس سے صاف طور پر معلوم ہوتا ہے کہ ارواح مومنین برزخ میں ہیں جہاں جا ہتی ہیں تشریف لے جاتی ہیں۔ ہیں تشریف لے جاتی ہیں۔

حضرت سليمان فارى رضى الله تعالى عنه يدوايت:

ان ارواح المومنين في برزخ من الارض تذهب حيث شاء ت و نفس الكافر في منجين.

( کتاب الزمدلا بن المبارک ۱۳۳۸ وابن منده نقله ابن رجب عنبلی فی احوال القور ۱۱۷) مونین کی رومیں زمین برزخ میں ہوتی ہیں اور جہاں جا ہتی ہیں جاتی ہیں اور کفار کی رومیں قید عذاب میں ہوتی ہیں۔

حضرت فيخ علامه ابن احد بن محدا براجيم عزيزى (م 201ه) فرمات بين: فاذا فارق الدنيا فارق السبعن وانتقل الي انفساخ و ديار السرور والا فواح.

جب دنیا سے جدا ہو گیا تو وہ قید سے چھوٹ گیا اور فراغی اور کشاد گی اور سروروفر حت کی طرف منتقل ہو گیا۔

حضرت امام ولی کامل قطب وقت امام صدر الدین قو نوی فرماتے ہیں: و ذلک انهم غیر محصورین فی الجنة و غیرها.

(رسالية النصوص، ٢٦ للا مام قونوي)

اس کے ساتھ ساتھ وہ (انبیاء واولیاء) جنت اور قبور میں محصور نہیں ہیں (بلکہ جہاں چاہیں تشریف لے جائیں وہ آزاد ہیں)۔

حضرت علامه عبدالرؤف مناوی فرماتے ہیں:

ان الروح اذاان حملعت من هذا الهيكل و انفقت من القيود بالموت عول الى حيث شاءت. (التيسير شرح الجامع الصغير)

بے شک روح جب اس قالب سے جدااور موت کے سبب دیگر قیدوں سے آزاد ہوتی

ہے تو جہاں جا ہتی ہے چلتی پھرتی ہے۔

حضرت علامه ثناء الله بإنى بتى فرماتے بين:

ان الله تعالى يعطى لارواحهم قوة الاجساد فيذهبون من الارض والسماء والجنة حيث يشاتون و ينصرون اولياء هم ويدمرون اعداء هم.

(تفییر مظہری زیرآ میرو لا تقولوا لمن یفتل فی مبیل الله اموات، ۱۵۳،۱۵۲۱) الله تعالی (انبیاء واولیاء) کی ارواح کواجهاد کی توت عطافر مادیتا ہے۔لہذاوہ زمین و آسان اور جنت میں جہاں جائے ہیں تشریف لے جاتے ہیں اور اپنے دوستوں کی مدد کرتے ہیں اور دشمنوں کو ہلاک وذلیل وخوار کرتے ہیں۔

حضرت قاضی ثناء الله صاحب ہی دوسری جگدار شادفر ماتے ہیں:

حق تعالی درق شهداء میز ماید (.. بیل احیاء عند ربهم.) اقول مرادشاید آن باشد کری تعالی ارواح شان را قوت اجماد مید به بر جا که خوابند سرکنند وای علم مخصوص بشهداء نیست انبیاء وصدیقیین از شهدا افضل اندواولیاء بم در حکم شهدا اند که جهاد باننفس کرده اند که جهاد اکبراست (رجعنما من الجهاد الاصغو الی الجهاد الاحیس از ال کنایت است ولهذا اولیاء الله گفته اند (ارواحنا اجسادنا و اجسادنا ارواحنا) بعنی ارواح ، کاراجمادی کنندوگا بی اجماداز غایت لطافت برنگ ارواح می برآید و می گویند که رسول خدار اسایه بود صلی الله تعالی علیه و سلم ارواح ایشان و زمین و آسان و بهشت برجا که خوابند میروند و دوستان و معتقد ان را در دنیا علیه و ساخی می برآید و از ارواح شان بطریق او بسید فیض باطنی و آخرت مددگاری میز مایند و دشمنان را بلاک بینمایند و از ارواح شان بطریق او بسید فیض باطنی میرسد و بسبب بمین حیات اجماد آنها را در قبر خاکنی خور د بلکه فن به میماند.

( تذكرة الموتى والقورام ٢٢، ٢٢ طبع استنبول، تركى )

اللہ تعالی شہدا کے حق میں فرماتا ہے۔ (بلکہ وہ اپنے رب کے ہاں زندہ ہیں) میں کہتا ہوں کہ اللہ تعالی شہدا کے حق میں فرماتا ہے وہ ہوں کہ اس سے مرادشا یدیہ ہے کہ خدا تعالی ان کی روحوں کوجسموں کی می طاقت عطافر ماتا ہے وہ جہاں جا ہتا ہے سیر کرتے ہیں اور بیتھم شہداء کیلئے خاص نہیں ہے بلکہ انبیائے کرام اور صدیقین

شہداء کے علم میں ہیں کیونکہ انہوں نے نفس کے ساتھ جہاد کیا ہے جو کہ جہادا کبر ہے (ہم جہاد میراء کے علم میں ہیں کیونکہ انہوں نے اس پر دلیل کافی۔ اس لئے اولیاء اللہ نے فر مایا (ہماری رومیں ہمارے جہم ہماری رومیں ہیں) ہماری رومیں جسموں کا کام کرتی ہیں اور کبھی ہمارے جہم نہایت لطافت کے سبب برنگ ارواح ظاہر ہوتے ہیں۔ اس لئے کہتے ہیں نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جسم اقدس کا سابیہ نہ تھا۔ ان کی رومیں زمین وآسان اور جنت میں اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے جسم اقدس کا سابیہ نہ تھا۔ ان کی رومیں زمین وآسان اور جنت میں جہاں جا ہیں افر یف لے جاتی ہیں اور دنیا وآخرت میں اپ و وستوں اور چا ہے والوں (امتیوں اور میر یوں) کی مدد کرتی ہیں اور دشنوں (مکروں) کو ہلاک کرتی ہیں اور خاک ان کو کھاتی اور سے فیض باطنی پہنچتا ہے اور بہی سبب ہے کہ ان کے جسم زندہ رہتے ہیں اور خاک ان کو کھاتی نہیں ہے بلکہ ان کے کفن بھی اسی طرح ترونا زہ اور نے رہتے ہیں۔

حضرت شاه رفيع الدين بن شاه ولى الله محدث د ہلوى فر ماتے ہيں:

ثمرہ آں اتصال بّاں بزرگاں است در قبر وحشر امداد ایشاں ایں طالب را وقتاً بعد وقت ۔ (رسالہ بیعت درمجموعہ رسائل مطبوعہ احمدی دہلی ، کاطبع نصرت العلوم گوجرانوالہ ا: ۵۲) فائدہ اس بیعت کا بیہ ہے کہ قبر وحشر میں بیعت کرنے والوں کوایک قتم کا اتصال ورشتہ

تائم ہوجا تا ہے اور طالب یعنی مرید کووقتاً فو قباس سے امداد ملتی رہتی ہے۔ حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی فرماتے ہیں:

فكذا لك الانسان قد يكون في حياته الدنيا مشغولا بشهوة الطعام والشراب والغلمة وغيرها من مقتضيات الطبيعة والرسم لكنه قريب الماخذ من الملاء السافل قوى الا نجذاب اليهم فاذا مات انقطعت العلاقات و رجع الى مزاجه ملوق بالملائكة وصار فيهم و اليهم كالها مهم و سعى فيها يسعون فيه.

(جَة الله البالغة ٣٥ باباختلاف احوال الناس)

بالکل اسی طرح انسان کا حال ہے کہ وہ اپنی دنیاوی زندگی کھانے پینے اور شہوات نفسانی اور اسی طرح دیگر طبعی تقاضوں کو بورا کرنے اور زندگی کے مختلف مراسم ومعاملات میں

مصروف رہتا ہے کین اس کا تعلق ملائکہ سافل سے ہوتا ہے اور انہی کی جانب اس کوزیادہ میلان و کشش ہوتی ہے لہذا جب وہ فوت ہوجا تا ہے تو اس کے تمام جسمانی علائق اور تعلق ٹوٹ جاتے ہیں اور وہ اپنی اصل طبیعت کی طرح عود کرتا ہے اور پھر ملائکہ سے ل کرانہی کا ہوجا تا ہے اور انہی سے الہام اس کو بھی ہوتے ہیں اور انہی کی طرح وہ بھی تصرف کرتا ہے۔
حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلوی فرماتے ہیں:

و بالجملة بعد ازال كه ثابت شد كه روح باقیست وادرا تعلقے خاص باجزاء بدن بعد مفارقت از وی و تغیر كیفیت او نیز باقیست كه بدان علم و شعور بزائر ان قبر واحوال ایثال دارد و ارواح كمل كه درجین حیات ایثال بسبب مكانت و منزلت از رب العزت كرامات تصرف وامداد داشتند بعد از ممات چول بهما قرب باقی اند نیز تصرفات دارند چنانچه درجین تعلق كلی بحسد داشتند یا بیشتر ازال ا نكار استمد اد در وجهی صحیح نمی نمائد مگر آنكه از اول امر منکر شوندای تعلق روح راشدن بیشتر ازال ا نكار استمد اد در وجهی صحیح نمی نمائد مگر آنكه از اول امر منکر شوندای تعلق روح راشدن بیشتر ازال و تحقی وجود بعد مفارفت و زوال علاقه حیات و آل خلاف منصوص است و برایل تقدیر زیارت و رفتن بقبور جمد لغوو به معنی گردد.

(فآوى عزيزيه ٤٠١ تا ١٠٠ دار الاشاعت العربيه كوئه)

اورخلاصہ کلام یہ ہے کہ جب یہ نابت ہو چکا کہ روح باقی ہے اور اس کا ایک خاص تعلق اجزائے بدن کے ساتھ اس سے مفارقت اور تغیر کیفیت کے بعد بھی باقی ہے کہ اس تعلق کی وجہ سے ان میں علم اور شعور پیدا ہوتا ہے جس سے قبر کی زیارت کرنے والوں اور ان کے احوال سے آگاہی ہوتی ہے اور کا ال لوگوں کی ارواح جن کو اللہ تعالیٰ کے ہاں زندگی میں قدر ومنزلت حاصل تھی اور کر امات وتصرف تا ورلوگوں کی امداد کرتے تھے ان کو بعد از وفات بھی یہ تصرف حاصل ہوتا ہے اور اسی طرح کہ وہ اس وقت کرتے جب ان کے بدنوں کے ساتھ روح کا کلی تعلق حاصل تھا۔ (زندہ تھے) بلکہ اس سے بھی بڑھ کر تقرف کرتے ہیں اور ان سے استمد اد کا انکار کرنے کی کوئی صحیح وجہ معلوم نہیں ہوتی ۔ مگر یہ کہ پہلی بات کا انکار کردیا جائے اور یہ کہا جائے کہ روح کا بدن کے ساتھ بالکل ہی تعلق نہیں ہے اور بدن سے مفارقت کے بعد تمام وجوہ سے روح کا بدن کے ساتھ بالکل ہی تعلق نہیں ہے اور بدن سے مفارقت کے بعد تمام وجوہ سے روح کا بدن کے ساتھ بالکل ہی تعلق نہیں ہے اور بدن سے مفارقت کے بعد تمام وجوہ سے

زندگی کا تعلق قطع ہو چکا ہے اور بہ کہنا تو نصوص کے خلاف ہے اور اس طرح تو قبروں کی زیارت اور وہاں جانا سب لغوو برکیارو بے معنی ہوجائے گا۔

كل ذلك صحيح لا يخالف بعضه بعضا فقديرى موسى عليه السلام "قائم يصلى فى قبره" ثم يسرى بموسى و غيره الى بيت المقدس كما اسرى نبينا صلى الله تعالى عليه وسلم فيراهم فيه ثم يعرج بهم الى السموات كما عرب بمواضع مختلفات جائز فى العقل كما ورد به خبرالصادق و فى كل ذلك دلالة على حياتهم و مما يدل على ذلك.

بدروایات صحیح بیں۔ان میں کوئی صدیث دوسری کے خلاف نہیں ہے۔آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے حضرت موئی علیہ السلام کو بھی یقیناً ان کی قبر میں نماز پڑھتے ہوئے دیکھا ہے۔ بھر حضرت موئی وغیرہ نے بیت المقدل کی طرف رات کوسفر کیا جیسا کہ ہمارے نبی صلی اللہ تمالیٰ علیہ وسلم نے رات کوسفر کیا۔ چنانچہ وہاں بھی آئیں و یکھا۔آپ موئی علیہ السلام ان (انبیاء) کے ساتھ آسانوں پر چڑھے جیسا کہ ہمارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اوپر تشریف لے گئے چنانچہ وہاں بھی انہیں و یکھا جیسا کہ ہمارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اوپر تشریف اوقات میں چنانچہ وہاں بھی انہیں و یکھا جیسا کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے خبر دی اور مختلف اوقات میں ان کا نماز پڑھنا یہ عقلی کیا ظ سے بھی جائز ہے جیسا کہ سے حدیث میں ہے۔ یہ تمام احادیث نبیائے کرام علیہم السلام کی حیات پر دلالت کرتی ہیں۔

جناب شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی کا کلام پڑھیں اور سوچیں کہ اب علائے دیو بند تو فانواد ہُ شاہ ولی اللّٰد کا نام جیتے ہیں کیکن عقا کدان کے بالکل برعکس اپنائے ہوئے ہیں۔ وہ تو فرماتے ہیں کہ حضرات انبیاء واولیاء سے استمد اد کا انکار کرنے کی کوئی صحیح وجہ معلوم نہیں ہوتی لیکن شاید اب علمائے دیو بندنے وہ صحیح وجہ معلوم کرلی ہے اور اس وجہ سے بدریخ امت محمد بیکو مشرک قرار دے رہے ہیں۔

یہ نومولود فرقہ مختلف ناموں سے لوگوں کو گمراہ کرنے کی کوشش کرتا ہے اور لوگوں کو علمائے حق اہلسنت سے متنظر کرنے کی ناکام سعی میں لگا ہوا ہے۔اس کے نومولود ہونے کا ثبوت

حفرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی کی زبان مبارک سے ملاحظہ فرمائیں۔ آپ فرماتے ہیں:

انسما اطلنا الكلام في هذا المقام رغما لانف المنكرين فانه قد حدث في زماننا شرذمة ينكرون الاستمداد من الاولياء ويقولون ما يقولون و مالهم على ذلك من علم ان هم الا يخرصون.

(لمعات العقيم شرح مفكوة المصابح بحواله حيات الموات في بيان ساع الاموات ص ١٣٨ طبع لا بورجامدايند مميني)

ہم نے اس مقام پر کلام کوطول دیا منکروں کی ناک خاک آلود کرنے کے لئے کہ ہمارے ذیانے میں معدودے چندایسے پیدا ہوئے کہ حضرات اولیائے کرام سے استمد اد کے منکر ہیں اورادل فول بکتے ہیں اورانہیں اس پر پچھلم نہیں۔ یونمی انکل پچولگاتے ہیں۔

پچھے صفحات میں دیے گئے حوالوں سے بیٹا بت ہوا کہ حفرات انبیاء واولیائے کرام اپنی اپنی قبور میں زندہ ہیں اور تصرف فرماتے ہیں۔ جہاں جا ہیں اللہ کے ضل وکرم سے تشریف لے جاتے ہیں جیسا کہ مصنف کتاب کی ندکورہ بالاعبارت سے بھی ظام رہور ہاہے۔

اور واقع معراج کے فوا کد میں سے علامہ شعرانی کا حوالہ بیچھے گذر چکا ہے کہ ایک شخص بیک وقت کی مقامات پر ہوسکتا ہے۔ اور بیام کا ملین سے کچھ بعید نہیں ہے۔ اس سلسلہ میں چند نصوص ملاحظہ کریں۔

حضرت امام بدرالدین آلوی بغدادی فرماتے بین: ان جبرائیل علیه السلام مع ظهوره بین یدی النبی علیه السلام فی صورة دحیه کلبی وغیره لم یفارق مسدرة المنتهی.

(روح المعانى ١٢: ٢٢ طبع ملتان)

بے شک جرائیل علیہ السلام حضرت دحیہ کلبی رضی اللہ تعالی عنہ کی صورت میں نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے سامنے ظاہر ہونے کے باوجود سدرة المنتہی سے جدانہیں ہوتے۔ انبیائے کرام علیم الصلو ق والسلام کی ارواح طیبات تو ارواح ملائکہ سے کہیں زیادہ قوت وتصرف کی صفت سے متصف ہیں بالخصوص ہمارے نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی روح اقد س قو روح الا رواح ہے اور انبیائے کرام کے اجسام بھی ارواح کی طرح تصرفات فرماتے ہیں جیسا کہ معراج کی رات کو مشاہدہ میں آیا۔ تو ان کے لئے کئی بڑی بات ہوگی کہ وہ قبروں میں ہونے کے باوجود آسانوں اور بیت المقدس میں بھی ہوں بلکہ ایک وقت میں ہزاروں بلکہ لاکھوں مقامات پرچلوہ گرہوں اور بہی وجہ ہے کہ آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی ایک ہی وقت میں لاکھوں لوگ مختلف مقامات میں زیارت کر سکتے ہیں جیسا کہ حضرات علاء کرام کی اس پر لاکھوں لوگ مختلف مقامات میں زیارت کر سکتے ہیں جیسا کہ حضرات علاء کرام کی اس پر تصریحات موجود ہیں۔

حضرت علامه بدرالدين محمود آلوي بغدادي تحريفر ماتے ہيں:

وقد اثبت غیر واحد تسمثل النفس و تطور ها لنبینا صلی الله تعالیٰ علیه وسلم بعد وفاته وادعیٰ انه علیه الصلوة والسلام قدیری فی عدة مواضع فی وقت واحد مع کونه فی قبره الشریف یصلی (روح المعانی ۱۳٬۱۲) پاره ۲۳) اورکی حفرات نے ہمارے نبی اکرم سلی اللہ تعالیٰ علیه وسلم کووصال شریف کے بعد کی صورتوں میں متشکل ہوکرتشریف لانا ثابت کیا ہے۔ چنانچ ایک ہی وقت میں کئی مقامات پر آپ کود یکھا گیا ہے باوجود یہ کہ آپ اپنی قبرشریف میں نماز بھی پڑھ رہے ہیں۔

اورمزیدایک مقام پرفرماتے ہیں: و لا یحسن منی ان اقول کل ما یحکی عن الصوفیة من ذلک کذب لا اصل له لکثرة حاکیه و جلالة مدعیة.
(روح المعانی ۳۹:۱۲ طبع مکتبه الدادیماتان)

اوریہ بات مجھے کی طرح بھی زیب نہیں دین کہ میں کہہ دوں تمام واقعات جوحضور علیہ السلام کے ظاہر و باہر تشریف لانے کے متعلق صوفیاء کرام سے منقول ہیں وہ سب جھوٹ ہیں اوران کی کوئی اصل نہیں حالانکہ اس کو بیان کرنے والے بہت سارے ہیں اوراس کا دعویٰ کرنے والے جہت سارے ہیں اوراس کا دعویٰ کرنے والے جہال القدر ہیں۔

# خضرت امام غز الى فرماتے ہیں:

و قال الامام الغزالى رحمه الله تعالى و الرسول عليه السلام له الخيار في طواف العوالم مع ارواح الصحابة رضى الله تعالى عنهم لقد راه كثير من الاولياء.

(تفبيرروح البيان آخرسورة الملك ١٠:٩٩)

ادر رسول الله تعالى عليه وسلم كوارواح صحابه كے ساتھ عالم كا طواف وتصرف كرنے كا ختيار حاصل ہے اور بے شاراوليائے كرام نے آپ كود يكھا ہے۔ حضرت امام نورالدين حلبى فرماتے ہيں:

و يدل لذلك ما رويناه من انه صلى الله تعالى عليه وسلم ليلة الاسراء راى اخاه موسى يصلى في قبره و جاء الى بيت المقدس فراه ايضا و صلى موسى خلفه مع اسوة الانبياء صلوات الله عليه و عليهم ثم فارقه و صعد صلى الله تعالى عليه وسلم الى السمآء السادسة فوجده فيها و كذلك آدم و عيسى و يحيى و يوسف و ادريس وهارون و ابراهيم صلى بهم صلى الله تعالى عليهم وسلم في بيت المقدس وجسدهم في السموات و هم دونه في الفضل فهو اولى منهم بكونه موجودا في كل مكان و مقيما في قبره صلى الله تعالى عليه وسلم.

(تعریف اہل الاسلام و الایمان بان محمد اصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم لا یخلو مندمکان والاز مان بحوالہ سعادۃ الدارین:۴۵۹)

اور جوہم نے بیان کیا کہ انبیائے کرام (جہاں جا بین تشریف لے جا کیں) اس پروہ دلالت کرتا ہے جو کہ ہم نے روایت کیا نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے معراج کی رات حضرت موی علیہ السلام کواپنی قبر میں نماز پڑھتے ہوئے دیکھا اور جب آپ بیت المقدس تشریف لے گئے تو ان کو وہاں بھی دیکھا اور حضرت موسی علیہ السلام نے آپ کے توان کو وہاں بھی دیکھا اور حضرت موسی علیہ السلام نے آپ کے توان کو وہاں بھی دیکھا اور حضرت موسی علیہ السلام نے آپ کے توان کو وہاں بھی دیکھا اور حضرت موسی علیہ السلام نے آپ کے توان کو وہاں بھی دیکھا اور حضرت موسی علیہ السلام نے آپ کے توان کو وہاں بھی دیکھا اور حضرت موسی علیہ السلام نے آپ کے توان کو وہاں بھی دیکھا دور حضرت موسی علیہ السلام نے آپ کے توان کو وہاں بھی دیکھا دور حضرت موسی علیہ السلام نے آپ کے توان کو وہاں بھی دیکھا دور حضرت موسی علیہ السلام نے آپ کے توان کو وہاں بھی دیکھا دور حضرت موسی علیہ السلام نے آپ کے توان کو وہاں بھی دیکھا دور حضرت موسی علیہ السلام نے آپ کے توان کو وہاں بھی دیکھا دور حضرت موسی علیہ السلام نے آپ کے توان کو وہاں بھی دیکھا دور حضرت موسی علیہ السلام نے آپ کے توان کو وہاں بھی دیکھا دور حضرت موسی علیہ السلام نے آپ کے توان کو وہاں بھی دیکھا دور حضرت موسی علیہ السلام نے آپ کے توان کو دہاں بھی دیکھا دور حضرت موسی علیہ السلام نے آپ کے توان کو دہاں بھی دیکھا دور حضرت موسی علیہ السلام نے آپ کے توان کو دہاں بھی دیکھا دور حضرت موسی علیہ السلام نے آپ کے توان کو دہاں بھی دیکھا دور حضرت موسی علیہ السلام نے توان کو دہاں بھی دیکھا دور حضرت موسی علیہ کے توان کو دہاں بھی دیکھا دور حضرت موسی علیہ کے توان کے توان

ساتھ نماز پڑھی پھرآپ ان سے جدا ہوئے اور آسانوں کی طرف چڑھے تھے اسان پر پھر حضرت موی علیہ السلام کو پایا اور اس طرح دیگر انبیائے کرام جیسے حضرت آدم وعیسی و تحی و یوسف وادریس و ہارون وابراہیم علیم السلام کودیکھا کہ ان تمام نے آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے پیچے بیت المقدس میں نماز پڑھی تھی اور اس وقت ان کے اجساد آسانوں میں تھے حالا تکہ یہ تمام نی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم میں نفسیلت میں کم ہیں تو ہمارے آقاصلی اللہ تعالی علیہ وسلم ان سے زیادہ حقد ار ہیں کہ اپنی قبر میں تھے ہوئے کے ساتھ ساتھ ہر جگہ موجود ہوں۔

آپ مزید فرماتے ہیں:
آپ مزید فرماتے ہیں:

ان الانبياء يسيرون في الكون باشباحهم و ارواحهم و يحجون و يعتمرون متى اذن الله تعالىٰ لهم في ذلك كما كانوا احياء و ان النبي صلى الله تعالىٰ عليه وسلم ملاء العوالم العلوية والسفلية لانه افضل عباد الله تعالىٰ.
(رساله في الدرين الدارين الاسمادة الدارين الاسمادة الدارين الاسمادة الدارين الاسمادة الدارين العلى المناه في الدرين العلى المناه في المناه في الدرين العلى المناه في الدرين العلى المناه في الدرين العلى المناه في المنا

بے شک حضرات انبیائے کرام علیہم السلام دنیا میں سیر کرتے ہیں اپنی ارواح اشباح کے ساتھ جج وعمرے کرتے ہیں جب اللہ تعالی ان کواذن عطا فرما تا ہے۔ اور وہ اس عمل میں بالکل زندوں کی طرح زندہ ہیں اور بے شک نبی اکرم سلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے تمام جہان علویہ وسفلیہ بحرے پڑھے ہیں۔

(لیمن آپ سے کوئی جگہ خالی ہیں ہے آپ ہر جگہ حاضر وناظر ہیں) کیونکہ آپ اللہ تعالیٰ کے تمام بندوں سے افضل ہیں۔

حضرت قاضى ابو بكربن عربي فرماتے ہيں:

روية النبى صلى الله تعالى عليه وسلم بصفته المعلومة ادراك على اللحقيقة و رؤيته على غير صفته ادراك للمثال .... و لا يمتنع روية ذاته الشريفة بجسده و روحه و ذلك لانه صلى الله تعالى عليه وسلم و سائر الانبياء احياء ردت اليهم ارواحهم بعد ما قبضوا و اذن لهم بالخروج من

قبورهم و التصرف في الملكوت العلوى و السفلي و لا من يراه كثيرون في وقت واحد لانه كالشمس.

(الحاوی للفتا وی ۲۳:۲۳ کلسیوطی ،الفتا وی الحدیثیه ، ۱۰ سالا بن جرکی آبیتی)

نبی اگرم سلی الله تعالی علیه وسلم کی رویت اگرصفت معلومه پر بهوتویه آپ کی مثال کی
زیارت بهوگی اور آپ کی ذات شریفه کا دیدار جسد اور روح کے ساتھ یہ محال نہیں ہے۔ کیونکه
آپ سلی الله تعالی علیه وسلم اور دیگر حضرات انبیائے کرام علیم السلام زندہ بیں ان کی ارواح قبض
کرنے کے بعد واپس ان کی طرف لوٹا دی گئی بیں اور ان کو اپنی قبورسے نکلنے اور کا نات علوی و
سفلی بیں تصرف کرنے کی عام اجازت ہے اور اس سے بھی کوئی چیز مانع نہیں کہ آپ کی ایک بی
وقت میں گئی لوگ زیارت کریں کی ونکہ آپ سورج کی طرح ہیں۔

حضرت علامه ابن عربی کی عبارت سے ذات اور مثال کا مسئلہ بھی حل ہو گیا کیونکہ آپ فرماتے ہیں کہ اگر زیارت کرنے والا آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کواس صفت میں ملاحظہ کرتا ہے جو کہ عام احادیث مبار کہ میں آئی ہے تو چاہئے ایک وقت میں کروڑوں اشخاص زیارت کریں۔ وہ آپ کی ذات کی زیارت کریں گے نہ کہ آپ کی مثال کی۔

#### حضرت علامه جلال الدين سيوطي فرماتے ہيں:

فحصل من مجموع هذه النقول والاحاديث ان النبى صلى الله تعالى عليه وسلم حيى بحسده و روحه انه يتصرف و يسير حيث شاء فى اقطار الارض و فى المملكوت وهو بهيئته التى كان عليها قبل وفاته لم يتبدل منه شيى و انه مغيب عن الابصار كما غيبت الملئكة مع كونهم احياء باجسادهم

فاذا اراد الله رفع الحجاب عمن اراد اكرامه برويته على هيئته التي هو عليها. (الحاوي للفتاوي ٢٢٥/٢٢)

ان تمام دلائل اوراحادیث سے بیرحاصل ہوا کہ حضور نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنے جسد انوراورروح پاک کے ساتھ زندہ ہیں اور زمین کے اقطار اور ملکوت علویہ وسفلیہ میں جہاں چاہیں سیر کرتے اور تصرف فرماتے ہیں اور آپ کی ہیئت مبارکہ ظاہرہ زندگی جیسی ہے جس میں کوئی تبدیلی نہیں ہوئی اور وہ آنکھوں سے اوجھل ہیں جس طرح کہ فرشتے اپنے اجساد کے ساتھ زندہ ہونے کے باوجود آنکھوں سے اوجھل ہیں۔ پس جب اللہ ارادہ فرما تا ہے کہ ان کی ساتھ زندہ ہونے تو بردے اٹھادیتا ہے تو ان کی اسی ہیئت یعنی ذات شریفہ کی زیارت ہوجاتی ریارت ہوجاتی

# حضرت ولی کامل عمر بن سعید فوتی طواری کروی فر ماتے ہیں:

ان الاولياء يرون النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم يقظة و انه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم يحضر كل مجلس او مكان اراد بجسده وروحه وانه يتصرف ويسيرحيث شاء في اقطار الارض و في الملكوت و هو بهيئته اللتى كان عليه اقبل وفاته لم يتبدل منه شيء وانه مغيب عن الابصار كما غيبت الملائكة مع كونهم احياء باجسادهم.

(رماح حزب الرجيم على نحور حزب الرجيم ١:٩١٩ ، دار الكتاب العربي بيروت ،الفصل الحادي والعشر ون )

بیشک حضرات اولیائے کرام نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو بیداری کی حالت میں دیکھتے ہیں اور آ ب صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہرمجلس میں جہاں جا ہیں اپنی روح وجسد کے ساتھ تشریف فر ماہوتے ہیں ،اور وہ زمین اور ملکوت میں جہاں چا ہے ہیں تصرف فر ماتے ہیں اور سیر کرتے ہیں اور اسی حالت مبارکہ پر ہیں جس پر ظاہر زندگی میں تھے۔اور ان میں کچھ بھی تبدیلی منہیں آئی اور وہ دی آئی وہ اپنی جسموں سے اوجھل ہیں جیسے کہ فرشتے غائب ہیں حالانکہ وہ اپنی جسموں

کے ساتھ زندہ ہیں۔

آپ مزیر فرماتی بین: لانه صلی الله تعالیٰ علیه و سلم و سائر الانبیاء احیاء ردت الیهم ارواحهم بعد ما قبضوا و اذن لهم فی الخروج من القبور و تصرف فی الملکوت العلوی و السفلی.

(رماح حزب الرحيم على تحور حزب الرجيم ا: ٢٢٨)

کیونکہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اور تمام انبیائے کرام زندہ ہیں ان کی روحیں قبض کرنے کے بعدان کی طرف لوٹادی گئی ہیں اور ان کو قبور سے نکال کر ملکوت علوی وسفلی میں تصرف کرنے کی اجازت دی گئی ہے۔

حضرت صاحب الفضيلة الشيخ مصطفیٰ ابو يوسف الحما می (من علاء الاز ہروخطيب المسجد الزينبی ) فرماتے ہیں:

و هذا الحديث و ما قبله يثبتان ان الانبياء صلى الله تعالى عليه وسلم يخرجون من قبورهم بابدانهم الحقيقة لا بسين الثياب ماشين او راكبين او يذهبون الى حيث يحجون و يلبون و يراهم يعينه من كشف الله عن بصيرته من العباد.

(غوث العباد ببيان الرشادص ١٤٤، طبع مكتبه ايش استنبول)

یہ اور اس سے پہلی حدیث ثابت کرتی ہے کہ حضرات انبیائے کرام علیم البلام اپنے حقیق بدنوں کے ساتھ لباس زیب تن کئے ہوئے پیدل یا سوار ہوکر اپنی قبور مقد سہ سے باہر تشریف لاتے ہیں اور جہال چاہیں تشریف لے جاتے ہیں جج کرتے اور تلبیہ پڑھتے ہیں اور اللہ تعالیٰ نے اپنے خاص بندول سے جن کی بصارت کے پردے اٹھادیئے ہیں وہ ان کو اپنی آئکھوں سے دیکھتے ہیں۔

یادرہے کہ اس کتاب پر مندرجہ ذیل اپنے وقت کے بڑے بڑے علماء ومحدثین کی تقاریظ ہیں۔ الشيخ محرالبهلا دى خطيب المسجد الحسين ونقيب الاشراف بالديار المصرية الشيخ محمود البود قيقه مدرس بخصيص الازهر
الشيخ محمود النقاح العنانى المدرس بكلية الشريعة الاسلامية
الشيخ محمد المجير من علاء الازهر الثافعية بالقسم الثانوى
السيدمحمر بن محمد زبارة اليمنى امير القصر السعيد صنعا يمين
محمر حبيب الله الشقيطى خادم العلم بالحرمين شريفين
الشيخ محمد زابد الكوثرى وكيل المشخية الاسلاميه بالآشانه
محمر هنى بلال وكيل الحرم الزينى واحد العلماء المالكية
اولياء الله كابيك وفت كئى مقامات برتشريف فرما مونا:

حضرات انبیائے کرام علیہم السلام تو بڑی شان والے مقام والے ہیں ان کے غلام اولیاء کوبھی اللہ تعالیٰ نے بیشان عطافر مائی ہے کہ وہ بیک وقت کی مقامات پرجلوہ گرہو سکتے ہیں اوراس کی تائید میں حضرت علامہ جلال الدین السیوطی نے ایک مستقل کتاب بعنوان' المنجلة فی تطور الولی' الکھی ہے جو کہ آپ کے' الحاوی للفتاوی ارکا اتا ار ۲۲۲ 'میں موجود ہے۔ تطور الولی' الکھی المام ربانی مجد والف ثانی رحمة اللہ علیہ فرماتے ہیں:

برگاه جنیاں را بتقد براللہ سجانہ ایں قدر بود کہ شکل باشکال گشتہ آ مال غریبہ بوقوع آ رند ارواح کمل را اگر ایں قدرت عطا فرمایند چه کل تعجب است و چه احتیاج ببدن دیگرازیں قبیل است آنچه ازیں بعض اولیاء اللہ نقل می کنند که درایک آل درامکنه متعدده حاضری گردند وافعال متباینه بوقوع آرند۔

( مکتوبات شریف کمتوب ۱۸ جلد دوئم)

جب جنوں کوقدرت الہی سے بیطافت حاصل ہے کہ وہ مختلف شکلوں میں متشکل ہوکر عجیب وغریب کام سرانجام دیتے ہیں تو اگر اللہ تعالی اپنے اولیاء کو بیطافت عنایت فرمادے تو کوئی تعجب کی بات ہے اوران کو دوسرے مثالی بدنوں کی کیاضرورت ہے۔ای طرح بعض اولیاء اللہ سے منقول ہے کہ وہ آن واحد میں متعدد مقامات پر حاضر ہوتے ہیں اوران سے مختلف اقسام

کے کام وقوع پذیر ہوتے ہیں۔

حفزت مجدد پاک نے تواپنے اس مکتوب شریف میں بیہ بات بھی واضح فر مادی کہ ان کے متعدد مقامات پر ہونے کے لئے مثالی اجسام کی بھی ضرورت نہیں وہ اپنے اصلی جسموں کے ساتھ بیک وقت متعدد مقامات پرتشریف فر ماہو سکتے ہیں۔

حضرت علامه ثناء الله ياني بن رحمة الله عليه فرمات بين:

و كذلك يجعل لنفوس بعض اولياء الله فانهم يظهرون انشاء الله تعالىٰ في آن واحد في امكنة شتى باجسادهم . (تفيرمظهري٢٤٧٣)

یونی خدائے تعالی اپنے بعض ولیوں کو پیطافت عطافر ما تاہے کہ وہ اللہ تعالی کے اذن

سے ایک آن سے متعدد مقامات میں اپنے جسموں کے ساتھ ظاہر ہوتے ہیں۔

حضرت مولا ناحقی فر ماتے ہیں:

قال الشعر انبي و اخبرني من صحب الشيخ محمد الخضرمي انه خطب في خمسين بلدة في يوم واحد خطبة وصلى بهم.

(تفسيرروح البيان جلد ٩ص٢١٦)

امام شعرانی نے فرمایا مجھے اس شخص نے خبر دی جو کہ شیخ محمد خصر می کی خدمت میں رہا کرتا تھا کہ حضرت شیخ خصر می نے ایک ہی دن میں ایک ہی وقت میں بچپاس مختلف شہروں میں خطبہ جمعہ دیا اور نماز کی امامت فرمائی۔

اوراب دیوبندی کلیم الامت جناب اشرف علی تھانوی کی بھی سنئے:
حضرت محمد خضری کی کرامتوں میں سے یہ ہے کہ آپ نے ایک دفعہ میں شہروں میں خطبہ اور نماز جمعہ بیک وقت بڑھائی اور کن گئی شہروں میں ایک ہی رات شب باش ہوئے ہیں۔ خطبہ اور نماز جمعہ بیک وقت بڑھائی اور کن گئی شہروں میں ایک ہی رات شب باش ہوئے ہیں۔ (جمال الا ولیاء ۱۸۸)، مکتبہ اسلامیہ بلال گنج لا ہور)

ان تمام حوالوں سے یہ بات روز روشن کی طرح واضح ہوگئ کہ حضرات انبیائے کرام کی شان وراء الوراء ہے۔ ان کے غلام اولیائے کرام بھی ایک وقت میں کئی مقامات پرموجود ہوسکتے

ية وال عفدمت كارول كاسردار كاعالم كيا موكار ہارے آقا ومولی سید الانبیاء سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی حقیقی حیات کی ایک بین ولیل میہ بھی ہے کہ آپ کو بیداری میں دیکھا جاسکتا ہے۔

بيداري مين آب صلى الله تعالى عليه وسلم كي زيارت:

عن ابى هريرة رضى الله تعالىٰ عنه قال سمعت النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم يقول من رآني في المنام فسير اني في اليقضة و لا يتمثل الشيطان

حضرت ابوہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے آپ فرماتے ہیں کہ میں نے رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم سے سنا آپ نے فرمایا كه جس نے مجھے خواب میں ديكھا عنقريب وہ مجهے بیداری میں بھی دیکھے گا ورشیطان میرا ہم شکل نہیں ہوسکتا۔

تاریح بغداد

|            |                  |               | مح ق حديث:            |    |
|------------|------------------|---------------|-----------------------|----|
| طبع کراچی  | كتابالعبي        | 1•ro:r        | صحيح بخارى            | _1 |
|            |                  | rrr:r         | صحيحمسلم              | _٢ |
|            |                  | <b>779:</b> 7 | ابودا ؤدشريف          | _# |
| بيروت      |                  | h+h:1         | مندابي يعلى           | ٦, |
| بغداد      | 9∠:rr            | فيم           | الجمع الكبير عن الي ج | ۵_ |
| بيردت      | P**:1            | ותצם          | مندامام احدعن الج     | _4 |
| *          | 712:17           |               | شرح السنة             | _4 |
| سا نگله پل | 412:1            | الره          | الكامل لا بن عدى ؟    | _^ |
| •          | ه حدیث نمبر ۵۹۸۹ | يلمى الى ہرىر | فردوسالا خبارللد      | _9 |
|            | _                | _             | •,                    |    |

**LV 6.1\*** 

اا۔ مندالم زامل فی کشف الاستار ۱۳ ابب فی مارا کی النبی صلی الله تعالی علیه وسلم کراچی ال۔ سنن ابن ملج کراچی الله کراچی الله واکد و فنع الفواکد ۱۳ "رویة النبی صلی الله تعالی علیه وسلم کراچی ۱۳ مجمع الزواکد و فنع الفواکد ۱۳ " متحمق این حبان ۱۸:۷ متحمق یوسف کمال حوت مسلم کراچی این حبان ۱۸:۷ متحمق یوسف کمال حوت میل دام آلوی فرماتے ہیں :

فقد وقعت رويته صلى الله تعالىٰ عليه وسلم بعد وفاته لغير واحد من الكاملين من هذه الامة والاخذ منه يقظة.

(روح المعانى ٣٥:١٢، ياره نمبر٢٢ مكتبه المدادييملتان)

بینک نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا دیکھنا آپ کی وفات کے بعداور بیداری میں آپ سے اخذ فیض امت محمد بیرے لئے بکٹر ت کاملین واقع ہو چکا ہے۔

علامه آلوي عي مزيد فرماتے ہيں:

كان كثير الروية لرسول الله عليه الصلوة والسلام يقظة ومناما.

(الفنا)

حفرت شخ خلیفہ بن موی سوتے جا گئے حضور صلی الله تعالی علیه وسلم کو کثرت سے د کھنے والے تھے۔

حضرت امام عبدالباقی زرقانی فرماتے ہیں:

لا يمنع الروية ذاته عليه السلام بجسده و روحه .

(زرقانی علی المواہب!۸)

آپ سلی الله تعالی علیه وسلم کوجسد دروح کے ساتھ دیکھنا محال نہیں۔ حضرت ولی کامل سیدی عمر بن سعید الفوتی فرماتے ہیں:

ممن يراه يقظة من السلف الشيخ ابو مدين المغربي شيخ الجماعت وشيخ عبد الرحيم القناوي والشيخ موسى الزوادي والشيخ ابو الحسن الشاذلى والشيخ ابو عباس المرسى والشيخ السعود بن العشائر و سيدى ابراهيم المتبولى والشيخ جلال الدين السيوطى وكان يقول رأيت النبى صلى الله تعالى عليه وسلم و اجتمعت به يقظة نيفا و سبعين مرة و أما سيدى ابراهيم المتبولى فلا يحصى اجتماعه به لانه يجتمع به احواله كلها ...... و كان ابو العباس المرسى يقول لو احتجب عنى رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم ساعة ماعددت نفسى من المسلمين .

(رماح حزب الرحيم على نحور حزب الرجيم بامش على جواهر المعانى ا: ۲۱۹،الفصل الحادى و الثلاثون: دارالكتاب العربي، بيروت ۱۹۷۳ء)

اسلاف میں جنہوں نے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو بیداری میں دیکھا ہے ان میں سے شخ ابو مہ بن مغربی، شخ الجماعة شخ عبدالرحیم ، القناوی ، وشخ موی الزوادی ، شخ ابوالحس شاذلی ، شخ ابوالعباس المرسی ، شخ سعود بن ابی العشائر سیدی ابراہیم متبولی ، شخ جلال الدین سیوطی ۔ اوروہ کہا کرتے تھے کہ میں نے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو بیداری میں ستر سے زیادہ مرتبد دیکھا اور ان کی مجلس کی ہے۔ اور سیدی ابراہیم متبولی نے تو جتنی بار آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی بیداری میں زیارت ومجلس کی ہے۔ اس کا شار بی نہیں ہوسکتا کیونکہ وہ تو ہر وقت مشاہدہ میں رہے سیداری میں زیارت ومجلس کی ہے اس کا شار بی نہیں ہوسکتا کیونکہ وہ تو ہر وقت مشاہدہ میں رہے تھے اور شخ ابوالعباس المرسی کہتے ہیں کہ اگر ایک لحظ کے لئے مجھ سے رسول اللہ تعالیٰ علیہ وسلم او جمل ہوجا کمیں تو میں اپنے آپ کو مسلمانوں میں شار نہ کروں۔

دیو بندی جماعت کے ابن حجر ثانی مولوی انور شاہ کشمیری نے لکھا ہے۔

و يمكن عندى رويته صلى الله تعالىٰ عليه وسلم يقظة لمن رزقه الله سبحانه كما نقل عن السيوطى اثنين و عشرين مرة وساله عن احاديث صححها بعد تصحيحه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم.

(فیض الباری شرح صحیح بخاری ص ۲۰۹۱)

اورمیرے نزدیک رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو جا گتے ہوئے بیداری کی حالت

میں دیکھناممکن ہے جس کواللہ یہ نعمت عطافر مائے۔ جیسے کہ سیوطی سے منقول ہے کہ انہوں نے رسول اللہ تعلیہ ملک اللہ تعالی علیہ رسول اللہ تعلیہ اللہ تعلیہ اللہ تعالی علیہ وسلم سے بعض احادیث کے متعلق سوال کیا چر آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی تھیجے کے بعد سیوطی نے ان حادیث کو تیجے کہا۔

اس عبارت سے دو چیزیں ظاہر ہوئیں۔ ایک تو یہ کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو بیداری میں دیکھنا حق ہے جو کہ آپ کی حیاۃ حقیقی اور حاضر و ناظر ہونے پر دلیل ہے۔ دوسری اس عبارت سے حضرت علامہ سیوطی کی عزت وشان کا بھی پتہ چلا کہ آپ کیسی شخصیت ہیں۔ حالا نکہ تشمیری صاحب نے اس میں بھی بخل سے کام لیا ہے کہ صرف بائیس مرتبہ کھا ہے حالا نکہ آپ کو بہتر مرتبہ آپ مسلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی زیارت بیداری کی حالت میں ہوئی ہے۔ جبیا کہ امام شعرانی نے کہا کہ

شیخ صالح عطیها بناسی ، شیخ قاسم مغربی اور قاضی زکریانے امام سیوطی سے سنا:

يقول رأيت رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم يقظة بضعاً و سبعين مرة.

فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کوستر سے زیادہ مرتبہ بیداری کی حالت میں دیکھاہے۔

یہ شان ہے حضرت علامہ جلال الدین سیوطی کی جوعاشق رسول صلی اللہ تعالی علیہ وسلم ہیں لیکن افسوس صدافسوس کہ آج کل کے مردہ دل اور عشق رسول صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے تھے کو ابن تیمیہ اور ابن عبد الو ہاب کے پیروکاروں نے ایسے عاشق رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تھیے کو نا قابل قبول بنار کھا ہے۔ کہ وہ یعنی علامہ سیوطی متساہل ہیں۔ کیا تمہارایمان ناقص نہیں؟ نہ جانے ان عقل کے اندھوں کو کیا ہوگیا ہے جبکہ انہیں کا ابن جمر ثانی مولوی انور شاہ شمیری تو کے کہ علامہ سیوطی نے نبی پاکسلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے احادیث کی تھیے کرانے کے بعد ان احادیث کو تھے کہ اسے بیا کہ اسیوطی نے بیا کے بعد ان احادیث کو تھے کہ اسے بیا کہ اسیوطی تساہل ہیں، کہا ہے لیکن یہ اسیوطی تساہل ہیں،

ان کی صحیح کردہ حدیث کوہم نہیں مانے۔اس سے بڑی برختی اور برقسمتی اور کیا ہوسکتی ہے کہ ایسے
آدمی کو متسائل قرار دیا جائے جوائی زندگی میں چلتے پھرتے پیارے آقاصلی اللہ تعالی علیہ وسلم
سے مسائل دریا فت کرتا ہو۔ ہوسکتا ہے کہ جس صدیث کوتم نے علامہ سیوطی کے متسائل ہونے کے
وجہ سے تھکرادیا ہوای حدیث کی صحیح علامہ نے پیارے آقاصلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے کروائی ہو۔
کیا جواب جرم دو گے تم خدا کے سامنے

یہاں نجدی ذہنیت کے لوگ کہتے ہیں کہ آپ کو چاہے خواب میں دیکھا جائے یا بیداری میں (اگر کوئی مجور آبیداری والی روایت سلیم کرلے تو) آپ کی مثال نظر آتی ہے آپ خود نظر نہیں آتے۔اس پر کھی بحث تو گور چکی ہے خضر آیہاں عرض کرتے ہیں۔ حضر ت العلام علامہ نورالدین طبی فرماتے ہیں:

ف متى كان كذلك مناما كان في عالم الخيال والمثال و متى كان يقظة كان في صفتى الجمال و الاجلال على غاية الكمال كما قال القائل. ليس على الله بمستنكران يجمع العالم في واحد.

( بحواله سعادة الدارين للنبهاني ٥٩،٣٥٨ طبع مصر )

جب حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی زیارت خواب میں ہوتی ہے تو عالم خیال اور عالم مثال میں ہوتی ہے تو عالم خیال اور عالم مثال میں ہوتی ہے اور جب بیداری میں ہوتی ہے تو آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم اپنی صفت جمال واجلال اور بورے کمال کے ساتھ نظر آتے ہیں۔ کسی قائل نے کیا خوب کہا ہے کہ خدا تعالی پر محال نہیں کہ وہ ایک ذات میں سارا جہال جمع کردے۔

حضرت علامه جلال الدين سيوطي فرماتے ہيں:

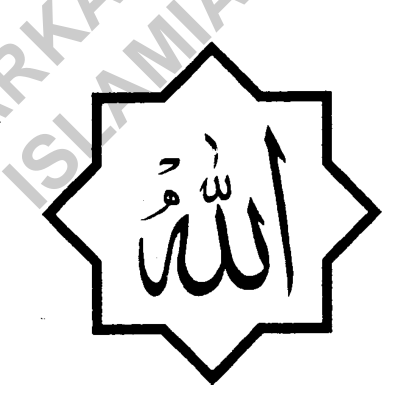
و اذا را د الله رفع الحجاب عمن اراد اكرامه برويته صلى الله تعالىٰ عليه و اذا را د الله رفع الحجاب عمن اراد اكرامه برويته صلى الله تعالىٰ عليه و مليه و عليها لا مانع من ذلك و لا داعى التخصيص بروية مثاله .

(الحاوى للفتاوى ٢٤٥٠٢)

جب الله تعالی اینے کسی بندے کوایے حبیب علیہ السلام کی زیارت سے مشرف کرنا

عابتا ہے تو حجاب اٹھادیتا ہے اور زیارت کرنے والا آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کواس حالت میں دیکھتا ہے جس حالت میں آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم حیات ظاہری میں جلوہ افروز تھے۔اس پر نہ کوئی استحالی وجہ اس تخصیص کی ہے کہ حضور کی مثالی صورت نظر آتی ہے (بلکہ آپ خود حضور سلی اللہ تعالی علیہ وسلم بنفس نفیس نظر آتے ہیں)
آپ خود حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم بنفس نفیس نظر آتے ہیں)
تو اس سے معلوم ہوا کہ آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم زندہ ہیں اور جہاں جا ہیں تشریف

تواس سے معلوم ہوا کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم زندہ ہیں اور جہاں جا ہیں تشریفے لے جاسکتے ہیں اور خوش قسمت لوگ آپ کی زیارت بھی کر سکتے ہیں۔



### حديث نمبر•ا:

ما اخبرنا محمد بن عبد الله الحافظ ثنا ابو العباس محمد بن يعقوب ثنا ابو جعفر احمد بن عبد الحميد الحارثي ثنا الحسين بن على الجعفى ثنا عبد الرحمن بن يزيد بن جابر عن ابى الاشعث الصنعانى عن اوس بن اوس قال: قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم: افضل ايامكم الجمعة فيه خلق آدم و فيه قبض و فيه النفخة، و فيه الصعقة، فاكثروا على من الصلوة فيه فان صلائكم معروضة على قالوا: و كيف تعرض صلاتنا عليك و قد ارمت فقال عليت . فقال: ان الله قد حرم على الارض ان تاكل اجساد الانبياء عليهم السلام اخرجه ابو داؤد الجستانى في كتابه السنن، وله شواهد منها.

آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا تمہارے دنوں میں افضل دن جمعہ کا ہے اس دن حضرت آدم علیہ السلام پیدا ہوئے اور اسی دن انہوں نے انتقال فرمایا اور اسی دن صور چونکا جائے گا۔ اسی دن دوبارہ اٹھنا ہے۔ اس لئے اس روز مجھ پر کثر ت سے درود پڑھا کرواس لئے کہ تمہارا درود مجھ پر پیش کیا جاتا ہے۔ صحابہ نے عرض کیا ہمارا درود آپ پر کیسے پیش ہوگا؟ حالانکہ آپ تو ختم ہو چکے ہوں گے (جیسا کہ کہتے ہیں کہ دہ بوسیدہ ہوگیا) تو آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا یقینا اللہ تعالیٰ نے زمین پرحرام کردیا ہے کہ وہ انبیائے کرام علیم السلام کے اجسام کو کھائے۔

اس کوابودا وَ دسجستانی نے سنن ابی دا وَ دمیں روایت کیا ہےا دراس کے کی شواہر ہیں۔ تخرِ تبج حدیث:

۲۰ نسائی فی انجتی ۲۰۳۱

٣ ابن ماجه ٢ ك كتاب فرض الجمعية ١٩ اباب ذكروفاته ودفية سلى الله تعالى عليه وسلم

۳ ابن الي شيبة ۱۲۱۵

۵- كتاب الصلوة ابن ابي عاصم ص ۵۰ برقم ۱۲۳

۲ مندامام احد ۲۰

۷- متدرک امام حاکم ۲۰:۵۴

۸\_ تنج این فزیر ۱۱۸:۳

و معیم این حبان ۸:۳

اب في فضل الجمعة

اا۔ اسنن الكبرى للبيهقى ٢٢٨:٣ كتاب الجمعة

١٢ أسنن الصغير ١٠٥٠١ باب فضل الجمعة

۱۱۰:۲ شعب الايمان ۲:۰۱۱

١١٠ ولاكل النوة ١٤٠٢ مرقم ٥٠٩ (لا بي نعيم)

١٥ معرفة الصحابه ٢٥٣:٢ (لا بي نعيم)

۱۷\_ تهذیب تاریخ دمشق لابن عساکر ۱۵۷:۳۰

۱۲ نوادرالاصول حکیم ترندی **۲۸**۲

١٨\_ فضل الصلوة للقاضى اساعيل اا

19\_ اسنن الكبرى للنسائي 1910

٢٠ معجم الكبير (للطير اني) ١١٢ برقم ٥٨٩

مصحح روايت بھی حیاۃ الانبیاء کیہم الصلوۃ والسلام پرواضح دلیل ہے اور اس روایت کی

تصحیح کرنے والے محدثین بھی بے شار ہیں جن میں کچھ کا ذکر ہم یہاں کرتے ہیں۔

حضرت شیخ مجدالدین محمد یعقوب الفیر وزآبادی صاحب قاموس (م ۱۷ه و) ارشاد

فرماتے ہیں:

و نص على صحته جماعة من الحفاظ. (الصلات والبشير ٢٧) اوراس كى صحت پرمحد ثين كې ايك پورى جماعت نے نص فرمائى ہے۔ مزيد فرماتے ہيں:

و امثال ذلک دلائل قاطع على انهم احياء باجسادهم و منها ماتقدم من حديث اوس بن اوس ان الله حرم على الارض ان تاكل اجساد الانبياء و فيه دليل واضح و قد ذهب الى ماذكرنا دليله و اوضحنا حجته جماعات اهل العلم وصرحوا به منهم الامام البيهقى والاستاذ ابو القاسم القشيرى . والامام ابو حاتم والامام ابن حبان و ابو طاهر الحسين بن على الزدستانى و صرح به ايضا الشيخ تقى الدين ابو عمرو بن الصلاح والشيخ محى الدين النووى والحافظ محب الدين الطبرى و غيرهم.

(الصلات والبشر في الصلاة على خير البشرص ١٨١)

اور یاس طرح کی مثالیس (معراج کی رات مختف انبیائے کرام عیم السلام کے ساتھ انبیائے کرام عیم السلام کے ساتھ وزندہ ہیں اور ان ملاقات ) دلائل ہیں کہ حضرات انبیائے کرام عیم السلام اپنے جسموں کے ساتھ وزندہ ہیں اور ان کی حیات کی دلیلوں میں سے ایک دلیل وہ حدیث ہے جو حضرت اوس بن اور سے مروی ہے جو کھڑر چکی ہے کہ اللہ نے زمین پر انبیاء کے اجسام حرام کردیئے ہیں اور اس میں حیاة الانبیاء کی واضح دلیل ہے۔ اور اس کی دلیل کہ ہم نے بیان کیا اس کو محدثین کی جماعت نے بہت وضاحت سے بیان کیا ہے ان میں سے جنہوں نے اس کی صراحت کی ہے امام بیعتی ، استاد ابو القاسم القشیر کی ، امام ابو حاتم ، ابن حبان وابو طاہر حسین بن علی از دستانی اور ان کے ساتھ صراحت کی شخ الوعر و بن الصلاح اور شخ محی الدین نووی اور محب الدین طبری و دیگر بے شار انکہ کرام نے بھی فرمائی ہے۔

المام حاكم فرماتي بين: هذا حديث صحيح على شوط البخارى ولم

(متدرك على اليحسين ١:٢٤٨)

يخرجاه.

بیصدیث امام بخاری کی شرط پرتیج ہے اور انہوں نے اس کی تخریب کی۔ دوسری جگہ ارشاد فرماتے ہیں: هذا حدیث صحیح علی شرط الشیخین و لم یخرجاہ.

بیحدیث بخاری وسلم کی شرط برجی ہے۔ انہوں نے اس کی تخری نہیں گی۔
امام ذہبی نے تلخیص متدرک میں دونوں مقامات کی تھیج کوقائم رکھا اور فر مایا: علی شرط
(خ) یعنی پر بخاری کی شرط برجی ہے۔ (تلخیص المتدرک علی المتدرک، ۱۲۵۸)
امام عبد الخنی فرماتے ہیں: و قال الحافظ عبد الغنی انه حسن صحیح.
پر حدیث صن تھے ہے۔

علامه وزیزی فرماتے ہیں: قبال الشیخ و هو حدیث صحیح. (السراج المنیر شرح الجامع الصغیر۱۳۱: ۱۳۱) شخ نے فرمایا کہ بیروریث بھے ہے۔

امام نووی فرماتے ہیں: و روینا فی سنن ابی داؤد و النسائی و ابن ماجه بالاسانید الصحیحة.

ابوداؤد، نسائی اور ابن ماجہ نے اس کو بھیج اسناد کے ساتھ روایت کیا ہے۔ حضرت ملاعلی قاری (مرقات ۲۳۸: ۲۳۸ طبع ملتان) میں اس کو بھی تسلیم کرتے ہیں۔ حضرت علامہ شہاب الدین احمد خفاجی فرماتے ہیں:

و هـذا الـحديث رواه ابوداؤد والنسائي و احمد في مسنده و البيهقي وغيرهم و صححوه.

(تسیم الریاض ۲:۳۰ فصل فی تخصیصه صلی الله تعالی علیه وسلم بتبلیخ صلاة)
اس حدیث کوابوداؤ دنسائی اورامام احمد نے مشد میں اورامام بیمقی وغیر ہم نے روایت
کیااور تمام نے اس کی صحیح کی ہے۔
قطب وقت حضرت مولا ناالحاج فقیر اللہ جلال آبادی فرماتے ہیں:

رواه احمد وابوداؤد و النسائي و قد صح هذا الحديث ابن خزيمة و ابن حبان و الدار قطني.

اس کوامام احمد،امام داؤداورامام نسائی نے روایت کیااوراس حدیث کوامام ابن خزیمہ امام ابن حبان اورامام دار قطنی نے صحیح کہاہے۔

امام اہل سنت مجدد دین وملت اعلیٰ حضرت عظیم البرکت امام احمد رضا بریلوی فرماتے

U

رواه احمدو ابوداؤد و النسائی و ابن ماجه وابن خزیمه و ابن حبان و الحاکم و الدار قطنی و ابو نعیم و صححه ابن خزیمه و ابن حبان و الحاکم و الدار فطنی و ابن دحیة وحسنه عبد الغنی و ابن دحیة المنذری وغیرهم.

(الفتاوی الرضویی ۱۳۵۳)

اس کوروایت کیاا مام احمد، امام ابوداؤد، امام نسائی ،امام ابن ماجه، ابن خزیمه، امام ابن حبان ،امام ابن مام حبان ،امام حاکم حبان ،امام حاکم حبان ،امام حاکم امام دار طنی اورامام ابونعیم نے ۔اوراس کوامام خزیمه، امام ابن حبان ،امام حاکم اورامام دار قطنی وابن وحید نے سے کہا اور حافظ عبد الغنی وامام منذری اوران کے سوادیگر حضرات نے حسن کہا ہے۔

ان تمام مخقر حوالوں سے معلوم ہوا کہ بیر حدیث بالکل صحیح ہے اور حضرات انبیائے کرام علیم السلام اپنی قبور میں زندہ ہیں۔ ان کے اجساد مبار کہ تر وتازہ ہیں اور ان پر ہمارا ورود وسلام پیش کیا جاتا ہے۔

اعتراض:

اس مدیث شریف پر ایک اعتراض کیا جاتا ہے جو کہ حضرت امام بخاری اور ابی حاتم وغیرہ کی طرف سے وارد کیا گیا ہے اور آج کل کے منکرین حیات الانبیاء اس کو بڑے شدو مدسے بیان کرتے ہوئے میڈ نابت کرنے کی ناکام کوشش کرتے ہیں کہ انبیائے کرام کے اجسام اس طریقے سے جے سالم نہیں اور نہ ہی ان میں ارواح ہیں۔ (العیاذ باللہ تعالیٰ)

اعتراض یہ ہے کہ اس روایت میں عبدالرحمٰن بن یزید بن جابرنہیں بلکہ عبدالرحمٰن بن یزید بن جابرنہیں بلکہ عبدالرحمٰن بن یزید بن تمیم کی بجائے جابر کہد دیا۔ جبکہ حسین جعفی کا ابن جعفر سے ساع ہی نہیں۔ لہذا یہ حدیث مشر ہے۔

(ا قامة البر مان ازسجاد بخاری ص ۲۲۸، تو حید خالص از مسعودالدین عثمانی ۳:۲ تا که تحریک آزادی فکر اور شاه ولی الله کی تجدیدی مساعی از اساعیل سلفی ،۱۱۴ وغیر جم)

جواب:

یہ علت کوئی خاص اہمیت نہیں رکھتی بلا شک امام بخاری وابن ابی حاتم اس فن کے امام ہیں لیکن ان میں سے کوئی بھی معصوم نہیں ہے کہ اس سے غلطی نہ ہو سکے ۔لہذا یہاں بھی ان کوسہو ہو گیا اور ان کی بیان کر دہ علت کوملت اسلامیہ کے بے شار مایہ نازمحققین نے پرزور طریقے سے رد کیا ہے۔

ابن تيميه كے شاكر دخاص جناب علامه ابن القيم نے تحرير كيا ہے:

و جواب هذا التعليل من وجوه: احدها ان حسين بن على الجعفى قد صرح بسماعه له من عبد الرحمن ابن يزيد بن جابر قال ابن حبان فى صحيحه حدثنا ابن خزيمة حدثنا ابو كريب حدثنا حسين بن على حدثنا عبد الرحمن بن يزيد بن جابر فصرح بالسماع منه. و قولهم انه ظن ابن جابر و انما هو ابن تميم فغلط فى اسم جده. بعيد فانه لم يكن يشتبه على حسين هذا بهذا مع نقده و علمه بهما و سماعه منهما.

(طاء الافهام ٢٦٠/٣٦)

اوراس علت کا جواب کئی وجوہ سے دیا گیا ہے۔ اول بیر کہ حسین بن علی انجھنی نے عبد الرحمٰن بن بزید بن جابر سے ساع کی صراحت کی ہے۔ ابن حبان نے اپنی صحیح میں کہا۔ ہم کو صدیث بیان کی ابن خزیمہ نے ان سے بیان کی ابوکریب نے انہوں نے کہا ہمیں بیان کی حسین

بن علی نے انہوں نے کہا ہم سے حدیث بیان کی عبدالرحمٰن بن یزید نے پس ان سے ساع کی صراحت ہے اور معترضین کا یہ کہنا کہ یہاں ابن جابر نہیں بلکہ ابن تمیم ہے اور دادی کو خلطی لگی کہ اس نے ابن جابر کا گمان کیا یہ بات بہت بعید ہے کیونکہ حسین جیسے نقاد و متبحر فن پر باوجود دونوں (ابن جابر وابن تمیم) سے ساع حاصل ہونے کا اس کا مشتبد رہنا عقل سے دور ہے۔ حضرت امام مجد الدین فیروز آبادی فرماتے ہیں:

والاولى ان يله الى ما ذهب اليه ابو داؤد و النسائى فان شانهم اعلى وهم علموا حال اسناده و له شواهد تقوية من عند ابن حبان و غيره.

(الصلات والبشر في الصلوة على خير البشر، ٢٠ كالمجد الدين فيروز آبادى طبع مكتبه اشاعة

القرآن،لا ہور)

بہتریہ ہے کہ وہی موقف اختیار کیا جائے جو کہ امام ابودا ؤ داور امام نسائی نے اختیار کیا ہے کہ ونکہ ان کی شان بلند ہے اور وہ اسناد کے حال کومغترضین سے بہتر جانتے ہیں اور اس کے شواہد بھی موجود ہیں ( کہ ابن جابر سے حسین کا ساع ثابت ہے ) امام ابن حبان وغیرہ نے اس کی تصریح کی ہے۔

حضرت محدث جلیل امام احمد بن حجربیتی مکی فر ماتے ہیں:

و فى رواية اخرى صحيحة خلاف المن طعن فيها فقد اخرجها ابنا خزيسمة و حبان و الحاكم فى صحاحهم و قال هذا حديث حسن صحيح على شرط البخارى و لم يخرجاه و من صححه ايضا النووى فى اذكاره وحسنه عبد الغنى المنذرى و قال ابن دحية انه صحيح محفوظ بنقل العدل عن العدل و من قال انه منكر او غريب لعلة خفية فقد استروح لان الدار قطنى ردها.

(الجوہرائمنظم فی زیارۃ القبر الشریف النوی المکرّم ص۲۰ الفصل الثانی فی فضل الزیارۃ)
اور دوسری میچے روایت میں ہے اس مخص کے خلاف کہ جس نے اس میں طعن کیا ہے کہ
جس کا ابن خزیمہ وابن حبان اور حاکم نے اپنی اپنی میچے میں اخراج کیا ہے اور امام حاکم نے کہا کہ

یه حدیث حسن محیح ہے۔ اورامام بخاری کی شرط پر ہے کیکن انہوں نے اس کا اخراج نہیں کیا اورامام نو وی نے اذکار میں اس کو صحیح کہا اور منذری نے اس کو حسن کہا اور امام ابن دحیہ نے کہا کہ بیت سے اور محفوظ ہے۔ عادل عادل سے روایت کررہا اور جس نے کہا کہ یہ منکریا غریب ہے خفیہ علت کے سبب سے تو اس نے بے کارکلام کیا ہے کیونکہ اس کو دا قطنی نے ردکیا ہے۔ حضرت امام سخاوی فرماتے ہیں:

ولكن قدرده في العلة الدار قطني و قال ان سماع حسين عن ابن جابر ثابت والى هذا جنح الخطيب. (القول البرليع، ١٥٨)

لیکن اس علت کا امام دارقطنی نے ردکیا ہے اور کہا ہے کہ حسین کا ابن جابر سے ساع ٹابت ہے اوراسی طرف خطیب بغدادی کار جحان ہے۔ حضرت علامہ ملاعلی قاری فر ماتے ہیں:

قال ميرك و رواه ابن حبان في صحيحه و الحاكم و صححه و زاد ابن حجر بقوله و قال صحيح على شرط البخارى رواه ابن خزيمه في صحيحه قال النووى اسناده صحيح و قال المنذرى له علة دقيقة اشار اليها البخارى نقله ميرك قال ابن دحية انه صحيح بنقل العدل عن العدل و من قال انه منكر او غريب لعلة خفية به فقد استروح لان الدار قطنى ردها.

(مرقات:۲۳۹،۲۳۸ طبع ملتان جلدسو ۲۵۵،۲۵۳ مکتبه هانیه ملتان)

محدث عظیم امام میرک نے فرمایا کہ اس روایت کوابن حبان نے اپنی صحیح میں روایت کیا اورامام حاکم نے اس کی صحیح کی اورامام ابن جمر نے صحیح علی شرط بخاری کے الفاظ زیادہ کئے اوراس کو روایت کیا امام ابن خزیمہ نے اپنی صحیح میں ، امام نو وی نے فرمایا اس کی سند صحیح ہے اور منذری نے کہا اس میں وقتی علت ہے جس کی طرف امام بخاری نے اشارہ کیا ہے اوراس کو میرک نے قتل کیا ہے۔ امام ابن دحیہ نے فرمایا کہ رہم سحیح ہے عادل راوی عادل سے روایت کر رہا ہے اور جس کے نے یہ کہا کہ رہم منکریا غریب ہے ایک خفیہ علت کے سبب تو اس کی یہ بات بالکل لغوہ کے کوئکہ امام

دار قطنی نے اس علت کارد کیا ہے۔

فتنبيه

امام ابوحاتم کی جرح اصل میں ابواسامہ پڑھی کہ اس نے ابن جابر سے نہیں سنا بلکہ ابن تمیم سے تمیم سے سنا اور خفلت سے ابن تمیم کی بجائے ابن جابر کہد دیا اگر چہ حسین جھی بھی ابن تمیم سے روایت کرتا ہے لیکن اس کا دونوں سے ساع ثابت ہے گر ابوا سامہ کا صرف ابن تمیم سے ہے۔ بعض حضر ات نے اس نکتہ کو نہ تمجھا اور وہ دونوں پر جرح کرنے لگے جیسا کہ ابن عبد البادی نے کہا ہے۔

ابوعبدالله محدين احدين عبدالهادي شاكردابن تيميدني كهاب:

قوله حسين الجعفى روى عن عبد الرحمن بن يزيد بن تميم خطأ المذى يروى عبدالرحمن بن يزيد بن تميم فيقول ابن جابر و يغلط في اسم المجد فلت و هذا الذى قاله الحافظ ابو الحسن هو اقرب و أشبه بالصواب و هو ان الجعفى روى عن ابن جابر و لم يروى عن ابن تميم والذى يروى عن أبن تميم ويغلط في اسم جده هو ابو اسامه كما قاله الاكثرون فعلى هذا يكون المجديث الذى رواه حسين ابن جابر صحيحا لان لاشعث عن اوس حديثا صحيحا لان رواته كلهم مشهورون بالصدق و الامانة والثقة والعدالة وللذلك صححه جماعة من الحفاظ كابى حاتم بن حبان والحافظ عبدالغنى المسقدسي و ابن دحية و غيرهم و لم يأت من تكلم فيه و ما ذكره ابو حاتم الرازى في العلل لا يدل الا على تضعيف رواية ابي اسامة عن ابن جابر لا على ضعف رواية الجعفى عنه.

اوران کا کہنا کہ سین جھی عبدالرحلٰ بن برید بن تمیم سے روایت کرتا ہے یہ غلط قول ہے کیونکہ بیر وایت حسین نے عبدالرحلٰ بن برید بن جابر سے کی ہے اور ابواسامہ عبدالرحلٰ بن برید بن جابر سے کی ہے اور ابواسامہ عبدالرحلٰ بن برید بن تمیم سے روایت کرتا ہے اور وہ اس کے دادا کے تام میں غلطی کرجاتا ہے اور کہتا ہے ابن

جابر۔ میں کہتا ہوں یہی بات حافظ الوالحن نے فرمائی ہے اور بیزیادہ اقرب اور صحت کے زیادہ مثابہ ہے کہ حسین ابعظی ابن جابر سے روایت کرتا ہے اور جو ابن تمیم سے ذکر کرتا ہے وہ الواسامہ ہا ورعبد الرحمٰن کے دادا کے نام میں غلطی کرجاتا ہے جسیا کہ اکثر محدثین نے فرمایا ہے۔ پس بیہ حدیث جس کو حسین نے ابن جابر سے انہوں نے ابوالا شعث سے انہوں نے اوس سے روایت کی ۔ بیٹ چو روایت ہے کیونکہ اس کے تمام رواۃ مشہور بالصدق و امانت اور مشہور بالثقابت و عدالت ہیں ،اس لئے محدثین کی جماعت نے اس کی تھے جی ہے جسیا کہ ابن حبان حافظ عبد الغی مقدی ابن دحیہ اور ان کے علاوہ دیگر حضرات ۔ اور نہیں لائے اس کا کلام جس نے اس پر کلام کیا ہے اور امام ابو حاتم رازی نے جو کل میں بیان کیا ہے وہ صرف ابوا سامہ کی روایت کی تضعیف کرتا ہے حسین جھی کی روایت کی تضعیف کرتا ہے حسین جھی کی روایت کی تضعیف نہیں کرتا۔

تومعلوم ہوا کہ پیعلت کچھ بھی حیثیت نہیں رکھتی اور الحمد للدحضرات انبیائے کرام علیہم السلام کی حقیقی جسمانی زندگی پر بیروایت نص کی حیثیت رکھتی ہے۔

ڈاکٹرمسعودالدین عثانی علیہ ماعلیہ نے لکھاہے:

میروایت صحیح نہیں ہے اگر صحیح ٹابت ہوجائے تو اس طرح بیروایت تین چیز ول کوواضح طور پر بیان کرتی ہے۔

ا جسدمبارک کااپنی دنیاوی حالت پر برقر ارر ہنا۔

۲۔روح کاواپس آ جانااور قیامت تک کے لئے آپ کی مدینہ والی قبر میں زندہ رہنا۔ ۳۔درود کے اعمال کا پیش کیا جانا ، خاص طور پر جمعہ کے دن چونکہ بیر صحیح نہیں لہذاان امور میں سے کچھ بھی ثابت نہ ہوا۔ (تو حید خالص صسم ملخصا)

الحمد لله بهم نے دلائل سے ثابت کردیا ہے کہ بدروایت ہر لحاظ سے تیجے ہے۔ کیونکہ اس کے تمام راوی ثقہ ہیں، کسی پر جرح نہیں ہے۔ آ جا کرامام بخاری اور ابو حاتم رازی کا اعتراض صرف ابن جابر کے نام پر تھا وہ بھی الحمد للدصاف ہوگیا۔ اس طرح امام بخاری و دیگر معترضین کے اعتراضات کی کوئی علمی حیثیت نہیں ہے۔ اب جبکہ بدروایت ہر لحاظ سے ثابت وصیح ہے تو

نہ کورہ بالا تینوں چیزیں ٹابت ہو کئیں کہ انبیائے کرام میں مالسلام کے جسد دنیا وی حالت پر برقر ار بیں۔ آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم مدینہ شریف والی قبر میں زندہ موجود ہیں اور درود شریف کے اعمال آپ پر پیش کئے جاتے ہیں۔

حفرات انبیائے کرام علیم الصلوة والسلام کے اجساد مبار کہ جہاں کہیں بھی ہوں وہ اس طرح سے وہ وہ بین قبروں میں ہوں یا اس طرح وہ دو وہ این قبروں میں ہوں یا مجرز مین سے باہر جیسا کہ قرآن مجید میں حضرت سیدنا سلیمان علیہ السلام کا واقعہ درت ہے کہ آپ فوت ہونے کے بعد کافی عرصہ تک اپنے عصاسے ٹیک لگا کر کھڑے دہ جب تک عصا کو دیمک نے کھایا نہیں اس وقت تک آپ وہیں کھڑے دہے۔ آپ کے جہم اقد س کو کچھ گزندنہ آئی۔ دوسرا واقعہ حضرت یونس علیہ السلام کا ہے کہ آپ جالیس را تیں مچھلی کے پیٹ میں رہ لیکن ان کے جہم کو کوئی گزندنہ بیٹی۔ (ان کی پوری تفصیل حیاة النبی از حضرت غزالی زمان رازی دورال علامہ احرسعید کاظمی شاہ صاحب محمۃ اللہ علیہ میں ملاحظ فرمائیں)

انبیائے کرام کے اجماد مبارکہ ہر حالت میں ملامت وتر تازہ رہتے ہیں اس سلسلہ

ير

### ايك واقعه ملاحظه فرمائين:

یونس بن بکیر حضرت ابوالعالیہ سے روایت کرتے ہیں کہ جب ہم نے قلعة ستر فتح کیا ہر مزان کے گھر مال و متاع میں ایک تخت پایا جس پرایک آدی کی میت رکھی ہوئی تھی ،اوران کے مر کے قریب ایک مصحف تھا۔ ہم نے وہ مصحف اٹھا کر دیکھا اور حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی طرف روانہ کر دیا۔ حضرت عمر نے حضرت کعب کو بلایا انہوں نے اس کو عربی میں لکھ دیا عرب میں پہلا آدی میں ہوں جس نے اسے پڑھا۔ میں نے اسے قرآن کی طرح پڑھا ابو فالد بن دینار کہتے ہیں میں نے ابوالعالیہ سے کہا اس صحیفہ میں کیا تھا انہوں نے کہا تمہارا احوال و امور اور تمہارے کلام کے جے ہیں۔ اور آئندہ ہونے والے واقعات۔ میں نے کہا تم نے اس اور آئندہ ہونے دالے واقعات۔ میں نے کہا تم نے اس آدی (میت) کا کیا کیا۔ انہوں نے جواب دیا ہم نے دن کے وقت متفرق طور پر تیرہ قبری آدی (میت) کا کیا کیا۔ انہوں نے جواب دیا ہم نے دن کے وقت متفرق طور پر تیرہ قبری

کھودیں۔ جبرات آئی تو ہم نے ان کوفن کردیا اور تمام قبروں کو برابر کردیا تا کہ وہ لوگوں سے مخفی رہیں اور کوئی انہیں قبرسے نکا لئے نہ پائے۔ میں نے انہیں کہا ان سے لوگوں کی کیا امیدیں وابستہ تھیں۔ انہوں نے کہا جب بارش رک جاتی تو لوگ ان کے تخت کو باہر لاتے تو بارش ہوجاتی ۔ میں نے کہا تم اس نیک آ دمی کے بارے میں کیا گمان رکھتے تھے کہ وہ کون ہیں۔ انہوں نے کہا نہیں دانیال کہا جا تا تھا۔

اس كے بعديہ عديث شريف امام ابن كثير في كى ب:

قال رسول الله صلى الله تعالى عليه ومسلم ان دانيال دعا ربه عز وجل انه يدفنه امة محمد فلما افتتح ابو موسى الاشعرى تسترو جده في تابوت تغرب عروقة و دريده.

(البداييوالنهايي:١٠١ ولفظ له)

رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم في ارشاد فر ما يا كه دانيال عليه السلام في البين رب عز وجل سے بيد عاكم تحى كه انہيں امت محمد بيد فن كر بي جب ابوموك اشعرى رضى الله تعالى عنه في قعل تستر فتح كيا تو انہيں تا بوت ميں اس حال ميں بإيا كه ان كتام جسم اور گردن كى سب رگريں برابر چل دى تحييں۔

ديكر حضرات محدثين نے بھى اس واقعہ كو مختف الغاظ كے ساتھ روايت كيا ب ملاحظه

. yi

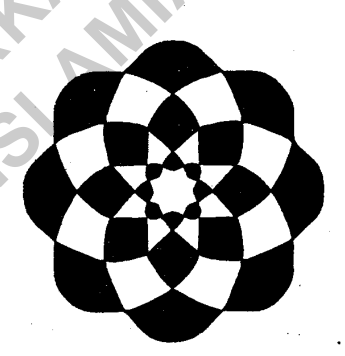
دلاک المنو الملامام بیمی ا:۳۸۲ تاریخ طبری لابن جریری: ۲۲۰ فقرح البلدان اسس

المصعف لا بن البي شيبه ۱۲۸،۲۷۱ كتاب الاموال لا بي عبيد قاسم ۲۲۲۳ سير لا بن اسحاق ا: ۲۲

انگی لابن حزم 6: ۳۸۷ فوائد تمام الرازی ۲۲۲۳ کتاب الانبیاء کیبیم السلام برائع لابن حزم 6: ۳۸۷ فوائد تمام الرازی ۲۲۳۳ کتاب الانبیاء کیبیم السلام برائع الزبورا مام محمد بن احمد بن ایاس انحقی ۱۵۱ طبع مکتبد اسلام بروسید ان دونوں روایتوں سے اتنی بات بلاتر دوواضح ہے کہ دانیال علیہ السلام کاجسم مبارک سینکڑ دوں سال گزرجانے کے باوجود نہ صرف میجے سالم تھا بلکہ ان کے جسم کی رکیس اور نبض بھی چل

رہی تھی کیکن آج منکرین حیات الانبیاء کی حالت دیکھیں کہ مرنے کے بعد چبرے ہی تبدیل ہوجاتے ہیں اور منہ دکھانے کے قابل نہیں ہوتے۔

ابسوال یہ ہے کہ اتنے سالوں تک جہم سی وسالم رہنااس کی رگیس ونبض چلنا یہ کوئی حیات پر دلالت کرتا ہے۔ صرف حیات برزخی یا پھر حیات حقیقی دنیاوی پر؟ یقیناً حقیقی دنیاوی زندگی حاصل ہے۔ اب اگراس جسم کے ساتھ روح کا تعلق ہی نہیں اور وہ اعلیٰ علیین میں ہے یا پھر وہ جسم مبارک میں ہی نہیں تو بیر گیس بدستور چلنا اور نبض کا حرکت کرنا چہ معنی دارد؟ اور اس وایت سے یہ بھی معلوم ہوا کہ حضرات انبیائے کرام علیہم السلام کے توسل سے بارش وغیرہ طلب کی جاسکتی ہے۔



### حديث تمبراا:

ما اخبرنا ابو عبد الله الحافظ: ثنا ابو بكر بن اسحاق الفقيه ثنا احمد بن على الأبار ثنا احمد بن عبد الرحمن بن بكار الدمشقى ثنا الوليد بن مسلم حدثنى ابورافع عن سعيد المقبرى عن ابى مسعود الانصارى عن النبى صلى الله تعالىٰ عليه وملم انه قال: اكثرو الصلاة عليى يوم الجمعة فانه ليس احد يصلى على يوم الجمعة الاعرضت على صلاته.

قال ابو عبد الله رحمه: ابو رافع هذا هو اسماعيل بن رافع:

(حدیث شریف اوس بن اوس کے) شواہد میں ایک یہ ہے: حضرت ابومسعود انصاری رضی اللہ تعالیٰ عنہ نبی اکرم سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا: جمعہ کے روز مجھ پر زیادہ کثر ت سے درود پڑھا کرو کیونکہ اس دن جو بھی مجھ پر درود پڑھتا ہے اس کا درود مجھ پر پیش کیا جاتا ہے۔ اس میں ایک راوی ابورا فع ہیں۔ ابوعبد اللہ (الحاکم) نے کہا کہ یہ اساعیل بن رافع ہے۔

تخ تا مديث:

اس مدیث کومندرجه ذیل محدثین نے اپنی اپنی کتب میں روایت کیا ہے: متدرک للا مام حاکم ۲:۱۲

شعب الایمان للامام بیمی سن ۱۱۱۰، باب فضل الصلوة علی النبی لیلة الجمعه کتاب الصلوة علی النبی این ابی عاصم ص ۵ برقم ۲۴ امام شمس الدین السخاوی فرماتے ہیں:

رواه الحاكم وقال صحيح الاسنادوالبيهقي في شعب الايمان وحياة

الانبياء في قبورهم له ابن ابي عاصم في فضل الصلوة له و في سنده ابورافع و هو اسماعيل بن رافع و ثقه البخارى و قال يعقوب بن شيبه يصلح حديثه للشواهد و المتابعات لكن قد ضعفه النسائي و يحيى بن معين و قيل انه منكر العديث.

(القول البرايج ١٥٩)

اس کوامام حاکم نے روایت کیا اور کہا ہے جے الا سناد ہے اور امام بیکی نے شعب الایمان اور حیاۃ الا نبیاء میں روایت کیا اور امام ابن الی عاصم نے فضل المصلوۃ میں روایت کیا اس کی سند میں ابور افع ہے۔ اس کوامام بخاری نے تفقہ کہا ہے اور یعقوب بن سفیان نے کہا کہ شوام اور متابعات کے طور پر چیش ہونے کی صلاحیت رکھتا ہے کین امام نسائی اور یکی بن معین اس کو ضعیف کہتے ہیں۔ اور کہا گیا کہ بیش کا لکہ بیٹ کرالحدیث ہے۔

تواس سے ثابت ہوا کہ اس کا ایک راوی ابور افع مختلف فیہ ہے۔ بعض محدثین اس کی ثقابت کے قائل ہیں جبکہ دوسرے اس کی تضعیف کے لہذاراوی حسن الحدیث تظہر الیکن چونکہ مید دایت صرف اوس بن اوس کی موید اور شاہد کے طور پر پیش کی جارہی ہے لہذا اس میں کوئی حرج نہیں کی جارہی ہے لہذا اس میں کوئی حرج نہیں کی جارہی ہے جیسا کہ پچھلے صفحات نہیں کے وکہ حسن تو حسن ضعیف روایت بھی شاہد کے طور پر پیش کی جا سمتی ہے جیسا کہ پچھلے صفحات میں گذرا۔

علامه ابن القيم في لكمام:

و هذانا و ان كان ضعيفين فيصلحان للاستشهاد.

(جلاء الافهام صام)

يدونول حديثين اگر چەضعيف بين ليكن استشهاد كى صلاحيت ركمتى بين-

## حديث نمبر١١:

اخبرنا على بن احمد عبدان الكاتب ثنا احمد بن عبيد الصفّار ثنا الحسن بن سعيد ثنا ابراهيم بن الحجاج ثناحماد بن سلمه عن يزيد (١) بن سنان عن مكحول الشامى عن ابى امامة قال: قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم:

"اكثروا على من الصلوة في كل يوم جمعة فان صلاة امتى تعرض على في كل يوم جمعة فمن كان اكثرهم على صلاة كان اقربهم منى منزلة"

حضرت ابوا مامدرضی الله تعالی عنه سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا کہ رسول الله صلی الله تعالی علیه وسلم نے فر مایا: '' ہمر جمعہ کے روز جمھ پر کنٹر ت سے درود پڑھا کرواس لئے کہ میری امت کا درود ہر جمعہ کے روز مجھ پر پیش کیا جاتا ہے۔اب جو جمھ پر زیادہ درود پڑھے گاوہ درجہ میں سب سے زیادہ میر بے قریب ہوگا۔''

اس حدیث کے تمام راوی ثقه بیں اور امام بیمی نے اس کو بطور تائید پیش کیا۔ حضرت امام سخاوی فرماتے ہیں:

رواه البيهقي بسند حسن لا بأس به .

(القول البديع ٥٨ اوجديد ص٣٣ بتقيق محمة وامة )

ا مطبوع نسخه قدیم وجدید میں یہاں راوی کا نام: یزید بن سنانی لکھا ہوا ہے حالا تکہ بدراوی پزید بن سنان نہیں بلکہ برد بن سنان ہے جبیبا کہ اسنن الکبری ۳۳۹:۳۳۹ میں موجود

اس کوامام بیمی نے بستد حسن روایت کیا ہے اوراس کی سند لا باس ب ہے ( یعنی اس کی سند میں کوئی حرج نہیں ہے )

کی سند میں کوئی حرج نہیں ہے )
ام تقی ال میں السکی فراح ترییں :

امام تقی الدین السیکی فرماتے ہیں:

(شفاالقام ٢٩)

و هذا سناد جيد.

اور بیسندجید ہے۔

امام مجد الدين فيروز آبادى فرمات بين:

اسناده جيد ورجاله ثقات و خرجه البيهقي و جماعة.

(الصلات والبشرص 24)

اور اس کی سند جید ہے اور اس کے راوی ثقنہ ہیں اور امام بیہ قی اور محدثین کی ایک جماعت نے روایت کیا ہے۔

اس کوامام دیلمی نے بھی روایت کیا۔ ملاحظ فرمائیں:

فردوس الا خبار بما ثورالخطاب المحرج على كتاب الشهاب ١٠٥٠

اورامام بيهى في اسكوائي كتاب السنن الكبرى ٢٣٩:١٠ مين روايت كيا --

امام منذری فرماتے ہیں:

رواه البيهقى باسناد حسن الا ان مكحولا. قيل لم يسمع عن ابى المامة. (الترغيب والتربيب ٥٠٣: ١٩٠٩ باب فضل الصلوة على النبي صلى الترتعالى عليه وسلم) اعتراض:

اس حدیث شریف پرایک اعتراض کیا جاتا ہے کہ اس میں مکول نے حضرت ابوامامہ سے روایت کی ہے اوران کا حضرت ابوامامہ سے ساع ثابت نہیں ہے۔ جبیبا کہ علامہ منذری کے حوالہ سے گذرااور دیگر محدثین میں امام سخاوی وغیرہ نے بھی بیاعتراض نقل کیا ہے۔

جواب:

اگریہ ثابت ہوجائے کہ جمہور محدثین کا قول ہے کہ محول کا حضرت ابوا مامہ رضی اللہ

تعالی عندسے ساع ثابت نہیں ہے تو بھی کچھ مضا نقہ نہیں ہے۔ ایک تو یہ کہ اس طرح یہ دوایت مرسل ہوگی جو کہ ہمارے نزدیک قابل جمت وقبول۔ اور دوسرایہ کہ بیر دوایت صرف تائید ہیں پیش کی جارہی ہے تو اس طرح کی روایت شواہد کے طور پر پیش کرنے میں کوئی حرج نہیں اور پھراس کی شواہد اور مویدات بھی کئی روایات ہیں جن کو حضرت امام محمد بن یوسف صالحی شامی نے دوسیل الہدی والرشاد فی سیرة خیر العباد ،۱۲ ،۱۲۳ تا ۱۲۳۳ میں بیان کیا ہے اور ان میں سے پچھ ہم یہاں بیان کریں گے۔ اور پھریہ بات بھی اتفاقی نہیں ہے کہ مکول کا حضرت ابوامامہ سے ساع ثابت بیان کریں گے۔ اور پھریہ بات بھی اتفاقی نہیں ہے کہ مکول کا حضرت ابوامامہ سے ساع ثابت بیان کریں ہے۔

امام سخاوی فرماتے ہیں:

نعم في مسند الشامين (٣١٢/٣) للطبراني التصريح بسماعه منه. (القول البرليح ١٥٨)

ہاں امام طبرانی کی مند الثامین میں کھول کے ابوامامہ سے ساع کی صراحت کی گئی

ج\_

ريتو ثابت مواكه امام طبراني وغيره كيزديك كمحول كاحضرت ابوامامه سيساع ثابت

ہ۔

الامام الحافظ صلاح الدين الى سعيد خليل بن كيكلدى العلائي (م ٢١هـ) فرمات

ىل:

و اما مكحول فانه اطلق الرواية جماعة من الصحابة رضى الله تعالى عنهم وقد قيل انه لم يسمع الا من انس بن مالك و واثلة بن الاسقع و ابى امامه و فضالة بن عبيد رضى الله تعالى عنهم.

(جامع التحصيل في احكام المراكيل ٢١ مقدمه)

اور کھول تو وہ مطلق صحابہ کی جماعت سے مرسل روایات بیان کرتا ہے اور کہا گیا ہے کہ اس نے سوائے مالک بن انس، وافلہ بن الاسقع ،ابوامامہ اور فضالہ بن عبیدرضی اللہ تعالی عنہم کے

كى محاني ئىسسار

تواس معلوم ہوا کہ محول کا حضرت ابوالم مدضی اللہ تعالی عند سے ماع ہوتا یا نا ہوتا اختلافی مسئلہ ہے۔ ابندار حمانہ میں کہا جا سکتا کہ اس کا ساع حضرت ابوالم مسئلہ ہے۔ ابندار حمانہ میں کہا جا سکتا کہ اس کا ساع حضرت ابوالم مسئلہ ہے۔ دوسراعتراض:

اس مس ایک راوی" بردبن سنان" ہے جو کہ ضعیف ہاہذا سے صدیث ضعیف ثابت

وکی۔

و جواب:

یرد بن ستان پراگر چه کچه تحدیثین نے کلام کیا ہے لیکن دہ جرح مبہم ہے اس لئے قامل قبول بیں اور محدیثین کے ایک جم غفیرنے اس کی تحدیل کی ہے۔ ملاحظ فرمائیں: امام عثمان بن سعید داری تقل فرماتے ہیں:

و سألته عن برد بن سنان فقال ثقه.

(تاريخ عنان بن معيد الداري 44)

بردین سنان کے بارے میں میں نے امام این معین سے یو چھاتو فر ملیا کہ تقدید۔ امام ابودا وُدفر ماتے ہیں:

قلت لا حمد برد بن سنان قال ليس به بأس.

(سوالات الي وا و و و و و معاوية بن صالح عن يحيى بن معين تقة و قال اسحاق بن منصور و معاوية بن صالح عن يحيى بن معين تقة و كذلك قال عشمان بن سعيد الدارمي عن يحيى و عن دحيم و ابو عبد الرحمن النسائى و عبد الرحمن بن يوسف بن خواش و قال عباس الدورى عن يحيى ليس بحديثه بأس و قال عمرو بن على عن يزيد بن زريع ما رأيت شاميا ارغق من يرد قال النسائى فى موضع آخر ليس به بأس و قال ابو زرعة لا بأس

به وقال في موضع آخر كان صلوقا في الحليث. و ذكر ابن حبان في الثقات . (تهذيب الكمال للمري٣٢٠:٣٢ وتهذيب المهال المثقات .

اسحاق بن منصور اور معاویہ بن صالح امام کی بن معین سے قل کرتے ہیں کہ بی ققہ ہے۔ ایسے بی عثمان بن سعید الداری امام کی سے اور دحیم وابوعبد الرحمٰن النسائی وعبد الرحمٰن بن بوسف بن فراش سے قل کرتا ہے کہ بی تقہ ہے۔ عباس الدوری امام کی سے قل کرتے ہیں کہ اس کی حدیث ہیں کہ حرج نہیں۔ عرو بن علی بزید بن زریع سے قل کرتے ہیں کہ ہم نے شامیوں میں بروسے زیادہ تقد کی کوئیس و یکھا۔ نسائی نے کہا کہ بید لابا س بہ ہے۔ ابوزر عہن می ای طرح کہا اور ایک دومری جگہ کہا کہ صدیث میں صدوق ہے۔ این حبان نے اس کو فقات میں ذکر

تواس سے ثابت ہوا کہ بیرادی نقد ہے۔لہذا بیروایت بھی سیحے اور قابل احتجاج ہوئی۔ اور پھراس کی تائید میں جیسا کہ میں نے عرض کیا بے شار روایات ہیں۔ یہاں ایک سیحے السندمرسل روایت ہم فقل کرتے ہیں:

عن ابى الدرداء رضى الله تعالىٰ عنه قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: اكثروا الصلوة على يوم الجمعة فانه مشهودة تشهده الملئكة و ان احدا لن يصلى على الاعرضت على صلاته حتى يفرغ منها قال: قلت: و بعد الموت قال و بعد الموت ان الله حرم على الارض ان تاكل اجسادالانبياء فتبى الله حيى يرزق.

(این اجد ۱۱۸ کتاب الجنائزقدی کتاب خاند کراچی)

حضرت ابوالدرداء رضی الله تعالی عند سے روایت ہے کہ رسول الله ملی الله تعالی علیہ ولم نے فرمایا کہ جھے پر جمعہ کے دن زیادہ درود شریف پڑھا کرو کیونکہ وہ حاضری کا دن ہے۔ اس میں فرشتے حاضر ہوتے ہیں تم میں سے کوئی بھی درود نہیں پڑھتا مگراس کا درود شریف مجھ پر پیش کیا جاتا ہے جب تک کہ وہ درود شریف پڑھتا رہتا ہے۔ میں نے عرض کیا کہ یہ پیشی بحد از

وفات بھی ہوگی تو فرمایا کہ بیٹک اللہ نے زمین پرحرام کردیا ہے کہ وہ انبیائے کرام کے اجسام کو کھائے پس اللہ کا نبی زندہ ہے اور رزق دیا جاتا ہے۔

میروایت محیح ہے اور اس کی سند جید ہے جیسا کہ بے شار محدثین نے اس طرف اشارہ فرمایا ہے اور میر بھی مؤید اور شاہد ہے۔ اس کی سند کے بارے میں محدثین فرماتے ہیں:

حضرت امام عبد العظیم بن عبد القوی منذری فرماتے ہیں:

(الترغيب والتربيب ٥٠٣:٢)

رواه ابن ماجة باسناد جيد.

اس کوابن ماجہ نے روایت کیا جید سند کے ساتھ۔

حضرت امام سخاوی فرماتے ہیں:

(القول البديع ١٥٨)

اخرجه ابن ماجه و رجاله ثقات.

اس کی تخ تے ابن ماجہ نے کی ہے اور اس کے تمام راوی ثقه ہیں۔

حضرت شہاب الدین احمد بن ابی بکرا مکنانی بوصری (م ۱۳۰۰ ه ) فرماتے ہیں:

هذا اسناد رجاله ثقات.

(مصباح الزجاجة في زوا كدابن ماجها:۲۹۴ كتاب البخائز)

اس سند کے تمام راوی ثقه ہیں۔

علامة قاضى شوكانى نے تحرير كيا ہے:

و قد اخرج ابن ماجه باسناد جيد. (نيل الاوطار٢٣٨:٢٣٨ باب فضل يوم الجمعة)

ابن اجدنے اس کوجید سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔

الم زرقائی فرماتے ہیں: رواہ ابس ماجه برجال ثقات عن ابی الدرداء مرفوعاً.

اس کوامام ابن ملجہ نے ایسے راویوں کے ساتھ جو تمام کے تمام ثقہ ہیں حضرت ابو الدرداء سے مرفوعاً روایت کیا ہے۔

امام فاسی اورامام مناوی فرماتے ہیں:

قال الدميري و رجاله كلهم ثقات.

(مطالع المسر ات بحل دلائل الخيرات ٣٢ فيض القدير شرح الجامع الصغير ٢:٢ ٨طبع بيروت) امام دميري نے فرمايا كه اس كے تمام كه تمام راوى ثقه ہيں۔

حضرت امام ابن ججرعسقلانی فرماتے ہیں:

قلت رجاله ثقات. (تهذیب المتهذیب لابن ججر۳۹۸:۳۹۸ مکتبه الاثریه نگله بل) میں کہتا ہوں کہاس کے راوی ثقه ہیں۔

حضرت علامه على بن احمد بن ابراجيم العزيزى (م م ع اه) فرمات بين: رجسالسه عفات. (السراح المنير شرح جامع الصغيرا: ٢٨٣ مكتبة الايمان مدينة المنوره)

اوراس کےراوی ثقہ ہیں۔

حضرت امام علامه نورالدین علی بن احد سمهو دی (ما ۹۱ هر) فرماتے ہیں:

و روى ابن ماجه باسناد جيد كما قال المنذري.

(وفاءالوفاء ٢٠:٣٥٣ الفصل الثاني بقية ادلة الزيارة)

امام ابن ماجہ نے اس کوسند جید کے ساتھ روایت کیا ہے جیسا کہ امام منذری نے کہا ہے۔ حضرت امام علی بن سلطان محمد القاری (ممان اُھ) فرماتے ہیں:

(رواه ابن ماجه) ای باسناد جید نقله میرک عن المنذری و له طرق

كثيرة بالفاظ مختلفة.

(مرقات المفاتيح شرح مشكوة المصابح ٣٠٠ باب الجمعة الفصل الثاني جلد ٢٥٠ مكتبه حقانيه ملتان) اس كى سند جيد (بردى پخته) ہے امام ميرك نے منذرى سے نقل كيا ہے اس كے طرق

اس می سند جید (بردی مجته) ہے امام میرک نے مندری سے ک کیا ہے اس کے طرق بہت سے ہیں جو کہ مختلف الفاظ کے ساتھ مردی ہیں۔

حضرت علامه ابن حجرعسقلانی فرماتے ہیں:

و في احرى رجالها ثقات. (الجوبر المنظم ص ٢٠ الفصلُ الله في فض الزيارة)

اوردوسری روایت (ابن ماجه) اس کے تمام راوی ثقه بیں۔ حضرت امام محمد بن یوسف صالحی شامی فرماتے ہیں: وروی ابن ماجه بر جال ثقات.

(سبل الهدى والرشاد ۲۱: ۳۲۲ ، الباب السادس في المواطن التي يستخب الصلوة عليه فيها) ابن ماجه نے تُقدراویوں سے روایت کی ہے۔

ان تمام حوالوں سے معلوم ہوا کہ اس حدیث کی سند سیح اور جید ہے اور اس کے تمام وی ثقه ہیں۔

اعتراض: بدروایت منقطع ہے کیونکہ اس کے راوی زید بن ایمن کا عبادہ بن کی سے ساع ثابت نہیں ہے۔ لہذا بدروایت ضعیف اور نا قابل احتجاج ہے جبیبا کہ حضرت امام ابن حجر کمی فرماتے ہیں: رجالہ ثقات الا انھا منقطعة.

(الجو ہرامنظم ص۲۰)اوراسی طرح امام سخاوی در مگر محدثین نے بھی نقل کیا ہے۔ جواب: یہ اعتراض کوئی خاص اہمیت نہیں رکھتا ہے اور اس کامفصل دیحقیقی جواب آئندہ صفحات میں حدیث نمبر ۱۹ کے تحت دیا جائے گا۔

حدیث حضرت اوس کی مؤید ایک اور روایت بھی ہے جو کہ مرسل ہے جس کوامام قاضی عیاض نے شفامیں اور علامہ سخاوی نے القول البدیع میں نقل کیا ہے۔

و عن ابن شهاب الزهرى رفعه مرسلا قال اكثروا على من الصلوة في الله الغراء و اليوم الازهر فانهما يؤديان عنكم و ان الارض لاتاكل اجساد الانبياء.

(القول البديع ، ۱۰ طبع وجديد سفيه ۳۲۳ تقيق محمر عوامه) (الشفاء ۲۳٪) (نسيم الرياض ۳۰۵:۳) امام ابن شهاب زهری نے نبی اکرم صلی الله تعالی علیه وسلم سے مرسل روایت کی که آپ صلی الله تعالی علیه وسلم نے فرمایا مجھ پر ہر جمعرات اور جمعہ کو کثرت سے درود شریف پڑھا کرو کیونکٹان میں تبہارا درود مجھے بہنچایا جاتا ہے اور بے شک زمین انبیاء کے اجسام کونہیں کھاتی۔

## حديث نمبرسا:

اخبرنا ابوالحسن على بن محمد بن على السّقاء الاسفرا ئينيى قال: قال حدثنى والدى ابو على ثنا ابو رافع اسامه بن على بن سعيد الرازى بمصر ثنا محمد بن اسماعيل بن سالم الصايغ حدثنا حكامة بنت عثمان بن دينار اخى مالك بن دينار قالت حدثنى ابى عثمان بن دينار عن اخيه مالك بن دينار عن انس بن مالك خادم النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم قال: قال النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم قال: قال النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: ان اقربكم منى يوم القيامة فى كل موطن اكثر كم عليبى صلوة فى الدنيا: من صلى على فى يوم الجمعة و ليلة الجمعة قضى الله له مائة حاجة ، سبعين من حوائج الآخرة و ثلاثين من حوائج الدنيا يوكل الله ملك ايدله فى قبرى كما يدخل عليكم الهدايا يخبرنى من صل على باسمه و نسبه الى عشيرته فاثبته عندى فى صحيفة بيضآء.

بند مذکور: حضرت انس بن مالک خادم نی صلی الله تعالی علیه وسلم سے روایت ہے کہ حضور نی اکرم سلی الله تعالی علیه وسلم نے ارشاد فر مایا بلاشبہ قیامت کے روز میر سب سے زیادہ قریب وہ محض ہوگا جو دنیا کے اندرتم میں سب سے زیادہ مجھ پر درود پڑھتا ہوگا۔ جس نے جعرات اور جعہ کو مجھ پر درود پڑھا الله تعالی اس کی سوحاجتیں پوری فر مائے گا،ستر حاجتیں آخرت کی اور تمیں حاجتیں اس دنیا کی ۔ نیز ایک فرشتہ کوموکل بنادیا جائے گاجو کہ اس کا درود لے کراس طرح میری قبر میں آئے گا جیسے تمہارے پاس کوئی تحاکف لے کرآتا ہے۔ جس نے مجھ پر درود شریف پڑھاوہ فرشتہ مجھے اس کے نام نسب اور خاندان کی اطلاع و خبر دیتا ہے لی وہ درود میں اینے نورانی صحیفہ میں لکھ لیتا ہوں۔

تخ تج حديث:

ا شعب الا يمان للبيه قي ١١١٠ اباب فضل الصلوة على النبي صلى الله تعالى عليه وسلم ليلة الجمعة المحملة المجمعة على الترغيب والتربيب للاصبها في النه ٣٢٠: ٣٠٥ فصل في ترغيب الصلوة على النبي صلى الله تعالى عليه وسلم

۳ القند فی ذکرعلاء سمر قندنجم الدین سمر قندی ۳۵۷ ترجمه ابی حسان عیسی بن عبدالله بن عمر الله بن عمر الله بن عمر المعربی و بن محمد البصر ی

سم\_ كنز العمال في اسنن والاقوال والا فعال للبعدي ٢:١٠ ٥٠

الباب السادس في الصلوة عليه وعلى آله عليه الصلوة والسلام

۵\_ نوراللمعة في خصائص الجمعة للسيوطي ١٠٣

باب السابعة والسنون الاكثار من الصلوة على النبي صلى الله تعالى عليه وسلم التول البديع في الصلوة على الحبيب الشفيع للسخاوي ١٥ اوطبع جديد ٢٥ اسلام المبيب الشفيع للسخاوي ١٥ اوطبع جديد ٢٥ اسلام

2\_ رواه ابن بشكوال وابواليمن ابن عسا كروديلمي في مندالفر دوس كذا في القول البديع ١٥٦

سیان اللہ کیا شان ہے درود پاک کی اور کتنے خوش قسمت ہیں وہ لوگ جنہوں نے اپنے وظیفے اور اوڑھنا بچھوٹا درود وسلام کوئی بنالیا ہے۔اڈان کے بعد درود وسلام ،نماز کے بعد درود وسلام ،نماز کے بعد درود وسلام اور پھر ایک مرتبہ ہیں بلکہ کئ کئی باراور نہ کورہ حدیث شریف میں خوشخری صرف ایک مرتبہ پڑھنے والے کے لئے ہے کہ اس کی سوحاجتیں بوری کی جاتی ہیں اور پھر جو ہیں گئی کرے قیامت کے دن نبی اگرم نور مجسم محبوب رب العالمین صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی ہمسائیگی میں ہوگا۔

مرمن کے لئے اس سے بڑی سعادت اور کوئی نہیں ہوئی۔

اور کتنی بدیختی اور بدنھیبی ہےان لوگوں کی جنہوں نے صرف اپنا وطیرہ ہی سے بنار کھا ہے کہ ہر حالت میں درود شریف کو بند کرنا ہے۔ بھی کہتے ہیں کہاذان کے ساتھ نہ پڑھو۔ بھی کہتے ہیں کہ نماز کے بعد نہ پڑھو۔

نبى اكرم صلى الله تعالى عليه وسلم نے مطلق فرماديا كه ايك مرتبه درود شريف پڑھنے والے

کی سوحاجتیں بوری جائیں گی جن میں ستر آخرت کی اور تمیں دنیا کی۔ یہ کو نہیں فرمایا کہ جواذان کے ساتھ پڑھے گایا نماز کے بعد پڑھے گاتو وہ اس سعادت سے محروم رہے گا۔ اگر کہیں بیصدیث شریف ہے تو ہمیں بھی اس کا پنہ بتا کیں کہ وہ کہاں ہے کس کتاب میں ہے؟

اور کھرآپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے یہیں فرمایا کہ درودابرا ہیمی پڑھو۔اس کے علاوہ اور کوئی درود شریف نہ پڑھو۔ فلال صیغہ سے پڑھو فلال صیغہ سے نہ پڑھو۔ بلکہ مطلق فرمادیا ہے کہ درود شریف پڑھے والا قیامت کے دن میر نے قریب ہوگا۔افسوں ہان لوگوں پر جوا پنے آپ کومسلمان کہلاتے ہیں اور پھر بھی درود شریف کی محافل کو بند کرانے کے لئے دن رات مشغول ہیں۔اللہ تعالی ان کے شریعے محفوظ رکھے اور ہمیں زیادہ درود وسلام پڑھنے کی قوظ رکھے اور ہمیں زیادہ درود وسلام پڑھنے کی قوظ رہے کے اللہ تو فیق دے۔

اعتراض

امام سخاوی فرماتے ہیں:

رواه البيهقى فى حياة الانبياء فى قبورهم له بسند ضعيف. (القول البريع ص ١٥ اطبع جديد ص ١٥ ال

> تو ثابت ہوا کہاس کی سند ضعیف ہے۔ جواب:

اگراس کی سند میں کچھ ضعف بھی ہے تو اس میں کوئی مضا کفتہ بیں ہے کیونکہ یہ بطور تا سُد پیش کی گئی ہے۔ ویسے بھی فضائل اعمال میں ضعیف حدیث پیش کی جاسکتی ہے اور پھراس کی موید وشاہدروایات بھی ہیں۔ ملاحظہ فرمائیں:

حضرت جابر رضی الله تعالی عندے روایت ہے که رسول الله صلی الله تعالی علیه وسلم نے فرمایا:

من صلى على في كل يوم مائة مرة قضى الله له مائة حاجة سبعين منها لآخره و ثلاثين منها لدنيا. جس نے مجھ پر ہرروز ایک سومر تبہ درود شریف پڑھا اللہ تعالیٰ اس کی سوحاجتیں پوری فرمائے گا۔ستر آخرت کی اور تمیں دنیا کی۔

احرجه ابن منده والحافظ ابوموسى المديني. وقال حديث حسن غريب. سبل الهدى والرشاولا مام الصالحي الشامي ١٢٤: ٣٢٧ باب في فضل المصلوة والسلام عليه سلى الله تعالى عليه وسلم.

اوراس حدیث شریف کا دوسراشام وموید:

حضرت عبدالله بن مسعودرضى الله تعالى عندسے روایت ہے:

قال قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: ان اولى الناس بي

يوم القيامة اكثرهم على صلاة.

ا ـ جامع ترندی ۱: ۲۴ باب صفة الصلوة علیه ملی الله تعالی علیه وسلم طبع فاروقی ملتان)

٢\_ شعب الايمان٢١٢:٢٠...

س معیم این حبان ۲۹۳۳ برقم ۹۰۸

سم ابن الي شيبهاا: ٥٠٥

۵۔ کنزالعمال ۱۹۸۹

צב אל וייטענטייף אף איידי

2- المعجم الكبيرللطمر اني ١٠: ١٨ برقم (٩٨٠)

٨\_ طبقات المحدثين لا في شيخ ٣٥٣٠،

١٠ طبقات الثافعية الكبرى ا: ١٤١)

امام محمد بن بوسف صالحی شامی فرماتے ہیں:

رواه ابن ابن شيبه و ابن حبان و صححه وابو نعيم و هكذا رواه ابن ابنى عناصم ايضا في في في الكامل والدينوري في

المجالسة والدار قطني في الافراد والتيمي في الترغيب وغيره.

(سبل الهدى والرشاد ۱۲: ۱۲ مفعل في فضلا لصلوة على النبي صلى الله تعالى عليه وسلم) اعتراض:

بدروات بھی ضعیف ہے جبیبا کہ امام ترفدی نے فرمایا'' حسن غریب' کہ بیت سن غریب کے اور امام دار ہے۔ اور اس میں ایک راوی مولیٰ بن یعقوب ابو محمد المدنی الزمعی ہے جو کہ ضعیف ہے اور امام دار قطنی فرماتے ہیں کہ بیاس روایت میں متفرد ہے۔

جواب:

اگربات ایسے ہی ہوتی جیسی کہ معترض صاحب نے بیان کی ہے تب بھی کچھ مضا کقہ نہیں تھا کیونکہ میدروایت بطور شاہد ومؤید بیش کی جارہی ہے اور ضعیف روایت بطور شاہد بیش کی جاسکتی ہے۔

دوسرے نمبر پرامام دارقطنی کااس رادی کومتفر دقر ار دینا بھی سیجے نہیں۔اور پھر مذکورہ راوی اگر بقول امام دارقطنی متفر دبھی ہوتا تو کوئی بات نہیں تھی۔ کیونکہاس کی توثیق کرنے والے محدثین موجود ہیں۔ملاحظ فرمائیں:

حضرت امام حافظ جمال الدين يوسف مزى تقل فرمات ہيں:

قال عباس الدورى عن يحيى بن معين: ثقة . و عن ابى داؤد: صالح . و ذكره ابن حبان فى كتباب الثقات روى له البخارى فى : الادب. والباقون سوى المسلم.

(تهذيب الكمال للمزى ۱۸ ( ۱۲۳ م)

امام عباس الدورى نے يحيى بن معين سے نقل فر مايا كه بي ثقه ہے۔ امام ابوداؤدفر ماتے بيں بير صالح ہے۔ ابن حبان نے اس كو ثقة كہا۔ امام بخارى نے الا دب المفرد ميں اس سے روايت لى اللہ مسلم كے ديگرا صحاح نے بھى روايت لى۔

حضرت امام یخاوی فرماتے ہیں:

والزمعي قال فيه النسائي انه ليس بالقوى لكن وثقه ابن معين

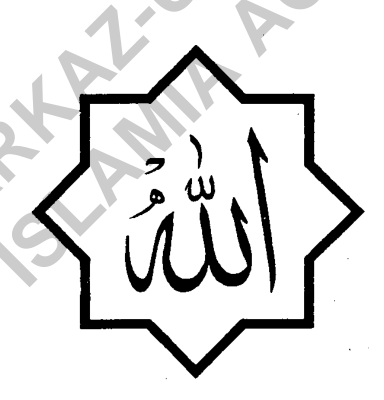
فحسبک به . و کذا و ثقه ابو داؤد و ابن حبان و ابن عدى و جماعة.

ا مام نسائی نے اس کے بارے میں فر مایا کہ ریقوی نہیں ہے لیکن ابن معین نے ثقہ کہااور

ان کی توثیق تیرے لئے کافی ہے۔ایسے ہی امام ابن حبان،امام ابن عدی اور محدثین کی ایک

بوری جماعت نے اس کو تقد کہا ہے۔

(القاصد الحنة ا٢٢ للسخاوي مطبوعه دارالكتب عربيه بيروت)



# حدیث نمبر۱۴:

و في هذا المعنى الحديث الذي اخبرنا ابو على الحسين بن محمد الروذبارى انبأ ابو بكر بن داسه ثنا ابو داؤد ثناء احمد بن صالح قال قرأت على عبد الله بن نافع قال اخبرنى ابن ابى ذئب عن سعيد المقبرى عن ابى هريرة قال قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم:

"لا تجعلوا بيوتكم قبورا و لا تجعلوا قبرى عيدا و صلوا على فان صلاتكم تبلغني حيث كنتم."

رسول الله سلى الله تعالى عليه وسلم نے فر مایا كه اپنے گھر دن كوقبرستان نه بناؤادر ميرى قبر كويد نه بناؤادر مجرى قبر كويد نه بناؤادر مجھے بہنچ جاتا ہے تم كہيں بھى ہو۔ كوعيد نه بناؤادر مجھے پردرود شريف پڑھو بيتك تمہارادرود شريف مجھے بہنچ جاتا ہے تم كہيں بھى ہو۔ تخ تنج حديث:

- ا ـ سنن الى داؤدا: ٩ ١٢٤ لى هريره كتاب المناسك باب زيارة القور
  - ۲\_ مندامام احمرا: ۲۳۷ انی هرریه مندانی هرریه
- س\_ حلية الاولياء لا بي نعيم ٢٠٣١ بي هريره في ترجمة بشام الدستوائي
  - س- منداني يعلى إ: ٢٢٥عن على بن الحسين (جعليق الاثرى)
    - ۵۔ مندانی یعلی ۲:۱۱عن حسن بن علی
- ٢٥ المقصد العلى فى زوائد الى يعلى الموسلى ١: ٢٦٨عن على بن حسين، كتاب الحج، باب الا وبعند زيارة سيدنار سول التُدسلى التُدتع الى عليه وسلم
  - مصنف عبدالرزاق ۱:۱۷عن حسن بن على ، باب القطوع في البيت
- ٨ مصنف عبدالرزاق ٢٠٤٥ حسن بن على باب السلام على قبرالنبي صلى الله تعالى عليه وسلم

9\_ الاحاديث المخاره ۲۰:۴۹ حسن بن على (مندحسن ابن على عن ابيه)

۱۰ معجم الكبيرللطير اني ۸۳:۳ حسن بن على

اا تهذیب تاریخ دمشق ۱۲۵: حسن بن علی

المسلوة على النبى للقاضي ١٢على بن حسين بن على

سار مصنف ابن ابی شیبه ۳۲۵:۳۳۵ سن بن علی ، کتاب البخائز باب من کره زیارة القور

١٦٠ موضع او بام الجمع والتفريق للخطيب بغدادي ١٠٠١على بن حسن

۵۱\_ فردوس الاخبارللديلمي ١٦٥:٥

١٦ التاريخ الكبير للخارى ١٨٧:٣

اس حدیث شریف سے بعض جاہل نام کے عالم لوگوں نے بیرمسکلہ اخذ کرنے کی ناکام کوشش کی ہے کہ روضۂ رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی زیارت کرنامنع ہے جو کہ سراسر ناانصافی ،رسول دشمنی اورتحریف فی کلام الرسول کے متر ادف ہے اور سبیل المؤمنین کی تھلی مخالفت ہے۔

قارئین محترم! ایک طرف ابن تیمیداوراس کی ناخلف ذریت کے معدود چندلوگ ہیں جبکہ دوسری طرف امت محمد بیعلی صاحبہا الصلوق والسلام کے علائے حقہ کا جم غفیر ہے۔ متقدین ومتاخرین علائے اسلام بیک زبان بیفر مارہ ہیں کہ روضۂ رسول صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی زبات میں سے ہوراس حدیث شریف سے زیارت کی کثرت پراستدلال ہوتا ہے۔

# حضرت امام حافظ عبدالعظیم بن عبدالقوی منذری فرماتے ہیں:

يحتمل ان يكون المراد به الحث على كثرت زيارة قبره صلى الله تعالى عليه وسلم و ان لا يهمل حتى لا يزار الا في بعض الاوقات كالعيد الذي لا ياتى في العام الامرتين قال يؤيد هذا التاويل ما جاء في الحديث نفسه لا تحعل بيوتكم قبورا اى لا تترك الصلاة في بيوتكم حتى تجعلوها كالقبور التي لا يصلى فيها .

اس میں احتمال ہے کہ آپ کی مراد قبر شریف کی زیارت پر ابھارنا ہواور یہ کہ اس میں سستی نہ کر ہے جیسا کہ عید کہ وہ سال میں صرف دومر تبہ آتی ہے اور اس تا ویل کی مؤید وہ حدیث شریف ہے جس میں آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فر مایا کہ اپنے گھروں کو قبر ستان نہ بناؤیعنی وہاں نماز پڑھنا ترک نہ کرو کہ وہ قبور کی طرح ہوجا کیں کہ جہاں نماز ہیں پڑھی جاتی ۔ حضرت امام تھی الدین سبکی فر ماتے ہیں:

و يحتمل ان يكون المراد لا تتخذوا له وقتا مخصوصا لا تكون النويارية الا فيه كما ترى كثير من المشاهد لزيارتها يوم معين كالعيد و زيارة قبره صلى الله تعالى عليه وسلم ليس فيها يوم بعينه بل اى مكان .

(شفاءالقام ص٠٨)

اوراس میں بیاختال ہے کہ اس سے مرادیہ ہے کہ زیارت کو کسی خاص وقت کے ساتھ مخصوص نہ کرو کہ اس وقت کے سوا زیارت بھی نہ کہ جبیبا کہ عام مشاہد کے بارے میں تونے دیکھا کہ ان کی زیارت یوم خاص میں کی جاتی ہے جیسے کہ عید۔اور آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی زیارت کسی معین دن کے ساتھ خاص نہیں ہے بلکہ جس دن چاہے زیارت کرے۔ دیر رہا ہے ہیں:

قلت بعد ان يعلم ان الحديث منازع في ثبوته و لكن ثبوته و الاصح الكلام في مقامين اولهما ما نقل من جماعة من اهل البيت في مسند عبد الرزاق وغيره تمسكا بهذا الحديث ليس نهيا عن اصل الزيارة و انما هو نهي لمن اتى بهاعلى غير الوجه المشروع فيها . (الجوبرامظم ١٥)

میں کہنا ہوں کہ اس حدیث کے صحت وعدم صحت کے بارے میں اختلاف ہے لیکن بغرض تسلیم ثبوت اس کے بارے میں دومقامات پر سیجے کلام ہے ان میں سے پہلا جو کہ مصنف عبد الرزاق میں اہل بیت کی ایک جماعت سے نقل کیا گیا ہے اس حدیث سے تمسک کرتے ہوئے کہاں میں اصل زیارت سے منع نہیں فرمایا گیا بلکہ صرف اس سے منع کیا گیا ہے جو کہ غیر مشروع

طریقے سے قبر شریف پرآئے۔

آپمزيد فرماتے ہيں:

ذكرت في كتاب الدر المنتضود في الصلوة على صاحب المقام المحمود الحديث والجواب عنه ببسط مما هنا و عبارته ونهيه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم عن جعل قبر عيدا يحتمل انه للحث على كثرت الزيارة و لا تجعل كالعيد الذي لا يوتي في العام الامرتين والاظهر انه اشار الى النهى الوارد في الحديث الآحر عن اتخاذ قبره مسجدا اى لا تجعل زيارة قبرى عيداً من حيث الاجتماع لها كهو للعيد و قد كانت اليهود والنصارى لزيارة قبور انبيائهم و يشتغلون عندها باللهو والطرب فنهى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم امته عن ذلك ان يتجاوز في تعظيم قبره ما امر وا به عن ذلك او ان يتجاوز في تعظيم قبره الشريف قد جاء في الحاديث بينتها في حاشية الايضاح مع الرد على من انكر ذلك و هو ابن احمديث بينتها في حاشية الايضاح مع الرد على من انكر ذلك و هو ابن تيمية. (الجوبر أنظم كاء الفصل اصول في مشروع قبر بينا محمل الشتعالى عليه ولمي

میں نے اپنی کتاب الدرالمنفو دنی الصلوۃ علی صاحب المقام المحمود میں بیصدیث اور
اس کا جواب ذکر کیا ہے جو کہ شرح وسط و تفصیل کے ساتھ ہے اور وہاں عبارت یوں ہے۔ اور
رسول الله صلی الله تعالی علیہ وسلم کا اپنی قبر کوعید بنانے ہے منع کرنے میں احتمال ہے کہ کشرت پر بر
ایجے تہ کرنا مراد ہواور اس کوعید کی طرح نہ بناؤ کہ وہ سال میں صرف دوم تبہ آتی ہے اور اس میں
اشیختہ کرنا مراد ہواور اس کوعید کی طرح نہ بناؤ کہ وہ سال میں صرف دوم تبہ آتی ہے اور اس میں
اشارہ ہے اس نہی کی طرف جو کہ دوسری صدیث میں وارد ہے کہ قبر کو سمجد نہ بناؤ یونی میری قبر کی
زیارت کوعید نہ بناؤ ، اجتماع کے لئے جمع ہوتے تھے اور وہاں کھیل تماشے میں مشغول ہوجاتے
اپنیاء کی قبور کی زیارت کے لئے جمع ہوتے تھے اور وہاں کھیل تماشے میں مشغول ہوجاتے
سے تو رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنی امت کو اس کھیل سے منع فرمادیا۔ یا پھر قبر کی تعظیم
میں اس حدسے گذر نے میں منع فرمایا جس کا حکم دیا گیا ہے اور پھر قبر شریف کی زیارت کشرت

ے کرنے پر بہت ساری احادیث مروی ہیں جن کو میں نے حاشیہ الا بیناح میں بیان کردیا ہے اور منکر کارد کیا ہے جو کہ ابن تیمیہ ہے۔

حضرت مولا ناعبدالحي لكصنوى فرمات بين:

الغرض اگر آنخضرت سلی الله تعالی علیه وسلم کااس نبی سے منع کرنازیارت کا ہوتا تو آپ صاف صاف منع فرماتے اور جب آپ نے مورد نبی عید بنانا کیا تو ضرور نبی ایسے امور سے ہوگ کہ جن سے عید ہوتی ہے نہ مطلق زیارت سے اور نہ سفر زیارت سے ۔ پس با وجودان اختالات کے استدلال کیونکر مقبول ہوگا اور مطلق زیارت یا سفر کا منع ہونا کیسے ثابت ہوگا۔ اور ایک اختال پنجم ہیہ کے خرض اس حدیث سے باطل کرنا اس اعتقاد کا ہے صلا قوسلام کا ثو اب اور وصول اس کا آنخضرت صلی الله تعالی علیه وسلم کی قبر ہی کے نزدیک ہوتا ہے نہ دور سے جسے عید کی عبادات مخصوصہ اور ثو اب مخصوصہ اور ثو اب مخصوصہ اور ثو اب مخصوصہ اور ثو اب محصوصہ اور ثو اب محصوصہ اور تو اب محموص ای روز کے ساتھ مخصوص ہیں کی اور روز میں نہیں ہو سکتے ہیں۔ پس ارشا دہوا کہ تم میری قبر کوشل عید نہ مخصوصہ اور شادہوا کہ تو اب صلاحک میں تبلی خان صلو تکم وسلام کی اور وصول اس کا قوسلام کا اور وصول اس کا مخصوص حضور کے ساتھ نہیں ہے بلکہ قرب و بعدد ونوں حالتوں میں باقی ہے۔

(السعى المشكور في ردالمذ بب الماثور٥٠ اطبع ١٢٩١ه)

حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی فرماتے ہیں:

قبال النبی صلی الله تعالیٰ علیه و سلم لا تتخذوا قبری عیداً (الحدیث) وفرموده شاوآ نکه دراندگس است برابر در قرب وشل این از امام زین العابدین رضی الله تعالیٰ عنه آمده مانا که آن مرد که این امامان دین اورامنع کردنداز حداعتدال درگذراینده باسدیا اثر تکلیف و تضنع دروی مشامده فرمود مقصود شان تنبیه و قعلیم این معنی بود که در حضور معنی قرب مسافت و بعد آن یکی ست چنانچه گفته است -

درراه عشق مرحله قرب وبعد نیست می بینمت عیاں ودعا می فرستمت -(جذب القلوب الی دیار الحجو ب۲۰ طبع لکھنو ۲۸ ۲۱ هـ، ۲۸ ۱۹ هـ) نی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا کہ میری قبر کوعید مت بناؤ (الحدیث) اور فرمایا کہ تم اور باشندگان اندلس نزد کی میں برابر ہیں۔ اسی طرح کی روایت حضرت امام زین العابدین رضی اللہ عنہ ہے بھی آئی ہے۔ ہم سلیم کرتے ہیں کہ وہ مخص جس کوان امان دین نے منع کیا حداعتدال سے گذر گیایا ہر تکلف اور بناوٹ کی علامات اس میں ملاحظہ فرمائی ہوں گ ۔ یا ان کی تنبیہ اور تعلیم ہوگی کہ حضور باطنی میں قرب و بعددونوں برابر ہیں جیسا کہ کی شاعر نے کہا۔ تو ان محت محتول سے یہ معلوم ہوا کہ اس حدیث شریف سے جہاں حیاۃ الانبیاء ثابت ہوتی وہاں کم از کم وہ مسکلہ ثابت نہیں ہوتا جس کو ابن تیمیہ اور اس کی ذریت ثابت کرنا جا ہی ہوتی وہاں کم از کم وہ مسکلہ ثابت نہیں ہوتا جس کو ابن تیمیہ اور اس کی ذریت ثابت کرنا جا ہت

لیکن چونکہ بیردایت ابن تیمیہ اور اس کے اندھے مقلدین کے نزدیک روضۂ شریف کی زیارت کی ممانعت پردال ہے۔ اس لئے اس کی سند کے بارے میں بھی کچھ دیکھ لیما چاہئے۔
اس روایت میں ایک راوی ہے عبداللہ بن نافع ۔ بیراوی مختلف فیہ ہے۔
حضرت امام جمال الدین مزی نقل فرماتے ہیں:

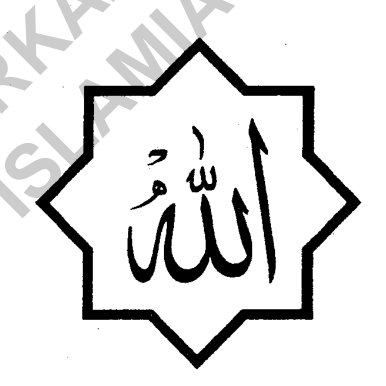
قال ابوطالب عن احمد بن حنبل: لم يكن صاحب حديث كان ضعيفاً فيه. و لم يكن في الحديث بذاك. وقال ابو حاتم ليس بالحافظ هو لين في حفظه شيى . قال ابن عدى روى عن مالك غرائب ذكره ابن حبان في كتاب الثقات : وقال كان صحيح الكتاب و اذا حدث من حفظه ربما اخطأ. (تهذيب الكمال للمزى ١٥٨٠)

(تهذيب التهذيب للعسقلاني ٢:١٥) (شفاء السقام للسبكي ٨٠)

امام احد فرماتے ہیں کہ یہ محدث نہیں بلکہ حدیث میں ضعیف تھا۔ اور حدیث میں پختہ نہیں۔ امام ابوحاتم نے کہا ہے کہ بیرحا فظ نہیں۔ اس کا حافظ کمز ورتھا۔ امام بخاری نے فرمایا کہ اس کے حفظ میں کچھ کی تھی۔ ابن عدی نے کہا امام مالک سے غرائب نقل کرتا تھا۔ امام ابن حبان نے نقات میں ذکر کیا اور کہا کہ بیا گرکتا ہے بیان کرے توضیح ہے جب حافظ سے بیان کرتا ہے تو

اکثر غلطی کرجا تا ہے۔

تو ٹابت ہوا کہ بدروایت اس راوی کی وجہ سے کمزر و ہے اور زیارت قبر النبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی بے شاریح احادیث کا مقابلہ نہیں کرسکتی۔ اور جہاں تک اس حدیث کے مویدات وشواہد کا تعلق ہے توامام علی بن حسین کی روایت میں ایک راوی علی بن عمر ہے جو کہ مجبول ہے ملاحظہ فرما کیں: تقریب ۲۲۸ اور دوسری سند حسن بن حسن میں سہیل مستور ہے۔ ملاحظہ فرما کیں: الجرح والتعدیل لابن افی حاتم (۲۲/۱/۲۲)



### حديث تمبر١٥:

و في هذا المعنى الحديث الذي اخبرنا ابومحمد عبدالله بن يحيى بن عبد الحبار السكرى ببغداد ثنااسماعيل بن محمد السفار ثنا عباس بن عبد الله الترقفي ثنا ابو عبد الرحمن المقرى ثنا حيوة بن شريح عن ابي صخر عن ينزيد بن عبد الله بن قسيط عن ابي هريره ان رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم قال:

ما من احد يسلم على الارد الله روحي حتى ارد عليه السلام.

اورائی معنی (حیات الانبیاء و وصول در و دشریف) میں ایک وہ حدیث جو کہ بسند مذکور حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا جب بھی کوئی مجھ پر (صلاق و) سلام بھیجتا ہے تو اللہ تعالی میری روح کومیری طرف لوٹا دیتا ہے بہاں تک کہ میں اس کے سلام کا جواب دیتا ہوں۔

#### تخ یخ حدیث:

- ا- ابوداؤد: ٢٨٦ كتاب المناسك باب زياره القور
  - ٢ منداسحاق بن رابويدا:٣٥٣ مندابي بريره
    - س\_ منداحم بن عنبل ۲: ۵۲۷ مندانی بریره
- س سنن الكبرى للبيه هي ٢٢٥:٥ الدعوة الكبيرار ١٥٨ ابرقم ١٥٨
- ۵ شعب الایمان ۲:۷۱۲باب فی تعظیم النبی صلی الله تعالی علیه وسلم
  - ٢- السنن الصغيرة: ٢٠
  - ٧- المعجم الاوسط (للطبر اني) ١٩٨٧ برقم (١١١٣)

٨۔ تاریخ اصبهان لابی نعیم ۳۵۳۰

الرسائل القشير بيلاني قاسم ١٦

١٠ الترغيب والتربيب ١٩٩:٢ الترغيب في اكثار الصلوة على النبي صلى الله تعالى عليه وسلم

اا فضائل الاعمال ٩٠ كلضياء المقدى

يه حديث بهي الحمد للمصحيح ہے اور حيات النبي صلى الله تعالىٰ عليه وسلم كى قوى اور بين ديل

-4

حضرات محدثین كرام نے اس حدیث كوتى فرمایا ہے:

رواه ابوداؤد بسند صحيح. (المجمع شرح المهذب للنووي ٢٤٢٠٨) اس كوامام ابوداؤد نے صحيح

سند کے ساتھ روایت کیا۔

آپ مزید فرماتے ہیں:

و روينا فيه ايضا باسناد صحيح عن ابي هريرة . (كتاب الاذكار ٢٠١)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہے تھے سند کے ساتھ روایت کی گئی ہے۔

حضرت امام سخاوی فرماتے ہیں:

(القول البديع ص١٥٥)

باسناد حسن بل صححه النووي .

اس کی اسنادحسن ہے بلکہ امام نو وی نے اس کو بھی فر مایا ہے۔

حضرت امام زرقانی مالکی فرماتے ہیں: باسناد صحیح.

( زرقانی شرح مراہب۸:۸-۳فصل فی زیارۃ قبرالنبی سلی اللہ تعالی علیہ وسلم )

اس کی سندسجے ہے۔

حضرت امام محدین بوسف صالحی شامی فرماتے ہیں:

وروى الامام احمد و ابو داؤد والبيهقى بسند صحيح.

(سبل الهدى والرشاد٢:١٢ ٢٥، باب في حياة في قبره)

امام احمد وابوداؤ دوبیہ قی نے اس کو بسند سیح روایت کیا ہے۔

حضرت امام سيوطى فرماتے ہيں:

اسنده من طریق ابی داؤد و اخرجه ایضا احمد و البیهقی بسندحسن. (منابل الصفاتخ تج احادیث الثفاء ۲۰۵۰)

اس کی سندحسن ہے۔

حضرت علامهلی قاری فرماتے ہیں:

رواه ابو داؤد واحمد و بیهقی وسنده حسن.

(شرح شفاء ٢٠٩٩ معلى القارى)

اس کی سند حسن ہے۔

حضرت علامة قى الدين بكى فرماتے ہيں:

(شفاءاليقام ص١٦)

وهذا اسناد صحيح .

ادر بیسندسچے ہے۔

علامه شو کانی فرماتے ہیں:

قبال المنووى في الإذكار اسناده صحيح و كذا قال في الرياض و كذا قال المنووى في الإذكار اسناده صحيح و كذا قال في الرياض و كذا قال ابن حجر: رواته ثقات. (تخفة الذكرين بعدة الحصن الحصين من كلام سيدالمرسلين ٢٨) امام نووى نه اذكار ميس كها كداس كى سند يح جبيها كدرياض الصالحين مين اوراس طرح امام ابن جمر في مايا كداس كتمام داوى ثقة بين -

حضرت امام نورالدین احد سمهو دی فرماتے ہیں:

روى ابو داؤد بسند صحيح كما قال السبكي.

(وفاءالوفا بإخبار دارالمصطفى ١٣٠٩ - ١٣٣٩ ، الفصل الثاني في بقية ادلة الزيارة)

امام ابوداؤد نے سیجے سند کے ساتھ روایت کیا جیسا کہ امام سبکی نے فرمایا۔

حضرت علامه امام قاسم بن قطلو بعناجمال حنفی فر ماتے ہیں:

اخرجه الامام احمد وابوداؤد وسنده صحيح.

(التعريف والاخبار في تخريج احاديث الاختيار ص٥٠١ (قلمي نسخه))

علامه ابن قیم جوزیفر ماتے ہیں:

(جلاء الافهام ص١٩)

و قد صح اسناد هذا الحديث.

اوراس مدیث کی سند بالکل سیح ہے۔

حضرت علامه مجد الدين فيروزآبادي صاحب القاموس (م١٥٥ هـ) فرمات بين:

فاخرج الامام احمد و ابوداؤد في سننه باسناد صحيح.

(الصلات والبشر في الصلاة على خير البشره ١٠)

اس کی اسناد سیح ہے۔

نجدى مفتى عبدالعزيز بن عبدالله بن بازني لكها:

و قد اخرج ابو داؤد بسندجيد. (مجموع فآوى ومقالات متنوعه ٣٩٣٠)

اورامام ابوداؤد نے بختہ سند کے ساتھ اس کا اخراج کیا ہے۔

مشہور غیرمقلدمولوی اساعیل سلفی نے لکھا:" حدیث نمبر الصحیح ہے اس میں سلام کے

وقت روح کاذکرہے۔ ( ثحریک آزادی فکراورشاہ ولی اللہ کے تجدیدی مساعی سام

تفهيم حديث

اس حدیث شریف کی تفہیم میں بھی زبر دست تھوکریں کھائی ہیں اور"روروح" پر عجیب وغریب گل افشانیاں فرمائی ہیں اور جولوگ دوسروں کو اسلاف کی راہ اپنانے اور اسلاف کے تقش قدم پر چلنے کی تلقین کرتے بلکہ اپنے نام کے ساتھ سلفی بھی لکھتے ہیں وہ اس حدیث شریف کے مطالعہ کے سلسلہ میں بالکل اسلاف کے خلاف چلتے نظر آتے ہیں اور خودساختہ مفہوم بیان کرکے اپنی عاقبت خراب کرتے ہیں۔

قارئین محترم! ملاحظہ فرمائیں منکرین کس کس طریقہ سے اس حدیث کے مفہوم سے جان چیڑانے کی کوشش کرتے ہیں۔ڈاکٹرعثانی لکھتا ہے:

" بجیب بات ہے کہ یہ دلیل بھی وہی گروہ پیش کرتا ہے جواس باب کاعقیدہ بھی رکھتا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اور دوسرے تمام لوگ وفات کے بعد قبر میں زندہ ہیں۔ جب یہ بات ہے تو سلام کے وفت نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی روح کے لوٹائے جانے کی ضرورت کیوں پیش آتی ہے، دوسری طرف بہت سے حضرات اس روایت کو پیش فرما کر کہتے ہیں کہ وفت کا کوئی لیحہ بھی الیمانہیں گذرتا کہ کوئی نہ کوئی دنیا میں نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر سلام نہ پڑھ رہا ہواس لئے آپ کے جسم اطہر سے وابستہ رہ کرایک حیات مسلسل کی کیفیت پیدا کر دبتی ہے۔ بات یہ بھی نہیں بنی کیونکہ" رد' کا لفظ بے معنی قرار پائے گا۔ آخرایی دلیل کا کوئی کیا جواب دے۔ ساتھ ساتھ سے بیت کہ دنیا میں ایک وفت میں ہزاروں لاکھوں انسان نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر سلام بھیجے بین ،ان سب سلاموں کا جواب دینا اللہ کے سواکسی اور کی طاقت سے تو باہر معلوم ہوتا ہے' رہے ہیں ،ان سب سلاموں کا جواب دینا اللہ کے سواکسی اور کی طاقت سے تو باہر معلوم ہوتا ہے' رہے ہیں ،ان سب سلاموں کا جواب دینا اللہ کے سواکسی اور کی طاقت سے تو باہر معلوم ہوتا ہے' رہے ہیں ،ان سب سلاموں کا جواب دینا اللہ کے سواکسی اور کی طاقت سے تو باہر معلوم ہوتا ہے' رہے ہیں ،ان سب سلاموں کا جواب دینا اللہ کے سواکسی اور کی طاقت سے تو باہر معلوم ہوتا ہے' رہے ہیں ،ان سب سلاموں کا جواب دینا اللہ کے سواکسی اور کی طاقت سے تو باہر معلوم ہوتا ہے' رہے ہیں ،ان سب سلاموں کا جواب دینا اللہ کے سواکسی اور کی طاقت سے تو باہر معلوم ہوتا ہے' رہے ہیں ،ان سب سلاموں کا جواب دینا اللہ کے سواکسی اور کی طاقت سے تو باہر معلوم ہوتا ہے' رہے ہوں کی بھور کی طاقت سے تو باہر معلوم ہوتا ہے' رہے ہونے کی سیالہ کر کی بھور کیا ہوں کی بھور کی طاقت سے تو باہر معلوم ہوتا ہے' رہے ہوں کی کوئی کی بھور کی بھور کیا ہو کی بھور کی ہور کیا ہور کی بھور کی ہور کی بھور ک

قارئین کرام! آپ حضرات اندازہ لگائیں کہ ان لوگوں کی تحقیق کاطریقہ کیا ہے، اصل میں یہ بدقسمت لوگ سمجھتے ہیں کہ جو ہمارے گندے ذہن میں آیا وہی میں حق ہے اور وہی تحقیق ہے اگریہ مسلمان ہوتے تو فرمان آقاصلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے آگے سرتسلیم خم کردیتے۔ یہ قرآن وحدیث کورد کررہے ہیں۔ سیر اس میں۔

ملاحظ فرمائين ايك اورنام نهادتو حيد برست في لكها ب

"اس میں سلام کے وقت ردروح کا ذکر ہے بید حیات دنیوی کے خلاف ہے۔ حافظ سیوطی نے جس قدر جوابات دیوی کے خلاف ہے۔ حافظ سیوطی نے جس قدر جوابات دیئے ہیں ان جوابات سے ظاہر ہوتا ہے کہ حافظ سیوطی رحمہ اللہ کا اپنا ذہن بھی اس حدیث کے متعلق صاف نہیں۔ جواب میں تذبذب اور خبط نمایاں ہے۔ "(تحریک آزادی فکر، از مولوی محمد اساعیل سلفی و ہائی ۳۱۲)

اب اس خبطی سے کوئی بوجھے کہ جناب سلفی صاحب جب آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا جسم اقد س تر وتازہ ہے روح بھی اس میں لوٹادی گئی تو پھر دنیوں زندگی ہوئے میں کوئی چیز مانع

ے؟

اور جب آپ اس صدیث کوشیح بھی مانے ہیں تو پھر اس پرعقیدہ رکھتے ہوئے آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کوقبر منورہ میں تقیقی زندگی کے ساتھ زندہ کیوں نہیں مانے ۔ جب صدیث بھی صیح اور ثابت ہوجس کا آپ کوخودا قرار ہے تو پھر فر مان رسول کو بلا وجہ رد کرنا کیا بہی المل صدیثی ہے یا کہ گراہی؟ حقیقت میں آپ لوگ المل صدیثی کا لباس اوڑھ کرمنکرین صدیث ہیں اور احادیث کا مفہوم ومطلب اپنی نارساعقل کے مطابق کرتے ہیں اور جو اس گندے اور گتاخ ذہن میں نہ آپ کا انکار کردیتے ہیں۔

قارئین کرام! ایک اور نام نہادتو حیدی کی بات کو سنئے اور ان کی عقل کا ماتم کیجئے ،لکھا

ہے

"اشکال کہ اس غلط وخود ساختہ تقریر سے تر فدی صاحب قار کین کے ذہنوں میں یہ باطل نظریہ بیشانا جاہتے ہیں کہ آپ کی روح طیبہ آپ کے بدن مبارک کے اندر موجود ہے حالانکہ یہ نظریہ ان نصوص صریحہ کے سراسر خلاف ہے جس میں آپ کی روح طیبہ اعلیٰ علیین اور جنت میں ہونے کی تقریح ہے۔" (اقامۃ البر ہان ص ۲۳۷) انسجاد بخاری مماتی بنڈوی)

جناب بخاری صاحب اگریے تقیدہ کہ آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی روح مبار کہ بدن اقدی میں ہے یہ باطل ہے (معاذ اللہ) تو پوری امت محمد یعلی صاحبہا الصلاۃ والسلام باطل پر عقیدہ بنائے ہوئے ہے اوراگراییا ہی ہے تو پھر آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے اس مبارک فرمان کا مطلب کیا ہوگا: لا تحت مع امتی علی الضلالة کرمیری امت گراہی پراجماع نہیں کرےگ۔

اور پھرآپ نے فرمایا نصوص صریحہ

توجناب ذرانصوص مریحہ کی تعریف تو فرمادیں کہ نصوص کس کو کہا جا تا ہے اور پھرائی تعریف کے مطابق اپنے دلائل کو نصوص سے ٹابت فرما کیں اور پھر آپ کا یہ کہنا کہ آپ کی روح طیب اعلیٰ علیمین اور جنت میں ہونے کی تقریح ہے۔ یہ بیان فرما کیں اعلیٰ علمین اور جنت دوعلیحدہ علیحدہ مقام ہیں یا کہ ایک ہی مقام کے دو
نام ہیں ۔اگرایک ہی جگہ کے دونام ہیں تواس کے لئے دلیل درکار ہے اوراگر علیحدہ ہیں تو
پھر دریا فت طلب بات سے ہے کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی روح بیک وقت دونوں مختلف
مقامات پر موجود ہیں تو کیا آپ کے نزدیک می توحید کے خلاف ہے یا کہ نہیں اگر ہے تو آپ
مشرک کھم رے اور اگر نہیں تو پھر جب دو مقامات پر ہونا شرک نہیں تو تین یا اس سے زیادہ
مقامات پر ہونا شرک کیسے ہوسکتا ہے۔

اور پھراگراعلیٰ علیین اور جنت میں بیک وقت موجود ہے تو کیا آپ کا جسداقدس جو کہ جنت میں اعلیٰ علیمین سے افضل ہے اس میں ہونے پر کیااستحالہ ہے۔

اورآپ حضرات کاروح اقد س کواعلی علیین یا جنت میں ہونے کو ترجے و بنا کن نصوص قطعیہ سے ثابت ہے جب کہ قبر منورہ اعلی علیین اور جنت سے بھی افضل تو قرآن مجید کی آیت و للآخو ہ حیو لک من الاولی کے تحت روح طیبہ بھی افضل مقام پر ہی وئنی چاہئے۔اورا گر بشمتی یا بدعقیدگی کی وجہ سے آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی قبر منورہ کو جنت یا اعلی علیین سے افضل بنیس مانے تو کم از کم اتنا تو مانے ہوں گے کہ بیہ جنت ہے آگر رہے بھی نہیں مانے تو حضور صلی اللہ تعالی عند فرماتے ہیں۔
تعالی علیہ وسلم کے اس فرمان سے آپ کیا مطلب اخذ کرتے ہیں۔
حضرت ابو ہر رہ وضی اللہ تعالی عند فرماتے ہیں:

قال مابین بیتی و منبری روضة من ریاض الجنة ومنبری علی حوضی.

رسول الله الله الله تعالی علیه وسلم نے فرمایا کہ میرے گر اور میرے منبر کے درمیان والاحصہ جنت کے باغوں میں سے ایک باغ ہے (اور میر امنبر میرے حوض پر ہے)

الہ (بخاری، ۱۵۹۱) باب فضل الصلوة فی مسجد مکة والمدینة

۲۔ مسلم، ۱: ۲ ۴۳، کتاب الحج باب فضل مابین قبرہ ومنبرہ

س- مسلم سر عن عبدالله بن زيد

۵۔ مندحمیدی حدیث نمبر ۲۹۰ ۱:۳۹ عن ممار

۸۔ مصنف ابن الی شیبہ ۱۱:۳۳۹

9۔ مصنف عبدالرزاق ۱۸۲۰۳ عن ابی ہریرہ وعبداللہ بن زید مصنف عبدالرزاق ۱۸۲۰۳ اباب منبررسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ دسلم

اب مندانی یعلی الموسلی ۱:۸۱۱

اا ترندي ۲۳۱:۲ باب ماجاء في فضل المدينة

۱۲ موطاامام مالک ۱۸۳ عن ابی سعید الخدری وعبدالله بن زید باب مسجد النبی صلی الله تعالی علیه وسلم

۱۱۔ کتاب العجم لابن اعرابی ۱۳۰۰ عن ابی ہریرہ وابی سعید فی ترجمہ الوکی بن د مہ

ا في مسرة

١١٠ المعجم الصغيرللطبر اني ٢٩١:٣

۵ا۔ تاریخ اصبهان لابی تعیم ۲۲۸،۹۲:۱ سریخ اصبهان لابی تعیم ۲۲۸،۹۲:۱ الباحث

۱۷\_ کامل لا بن عدی ۱۸۲:۳ عن ابی هریره وعلی

2ا - كشف الاستار ٤٤:٢ باب فيما بين القيم والمنمر

اور پھر بعض طرق حدیث میں تو اس طرح کے الفاظ وار دہوئے ہیں۔عن زوائد مند

الحارث ١٣٩٢ بقم ٢٩٧، ١٩٩٩ بقم عديث

۱۸ ما بین قبری و منبری روضة من ریاض الجنة

۱۹ منداحد ۱۹۲۳

۲۰ مندانی یعلی ۱۳۴۱:۲ بتعلیق حسین اسد

۲۱\_ تاریخ بغداد هم:۳۰م عن ابی سعید ۱۱:۲۲۸عن جابر ۱۱ر۲۹عن سعد

۱۲: ۱۲ اابن عمر

۲۱\_ فوائدللتمام ۲۲۵:۲

٢٣٠ صلية الاولياءلاني تعيم ٣٢٣:٢

۲۲ المعجم الكبيرللطيراني ۲۹۲:۱۲

٢٥\_ كشف الاستار عن زوا كدالميز ار ٥٦:٢ باب فيما بين القبر والمنمر

٢٦ - السنن الكبرى كبيمقى ٢٣٧:٥ عن عبيد الله بن عمر

"توجب بیٹابت ہوگیا کہ آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی قبر منورہ ہی جنت ہے توجس حدیث نثریف میں آپ کی روح مبار کہ جنت میں ہونا وار د ہوا ہے اس سے مرادیجی جنت ہے۔ لہذا مولوی ندکور کا اس سے انکار صرف ضداور جہالت ہے۔

اشكال:

ہاں اس حدیث شریف میں ایک اشکال ضرور بیدا ہوتا ہے کہ جب آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنی قبر منورہ میں زندہ ہیں تو پھراس حدیث شریف میں جوروح کا آپ کی طرف لوٹانے کا ذکر ہے اس کا کیامعنی ومطلب ہوگا۔

حل اشکال:

علائے اسلاف میں سے بے شارعلانے اس اٹکال کے بہترین علی پیش کئے ہیں ان میں سے پچھا خصار کے طور پرہم ہدیہ قار کمین کرتے ہیں۔

حضرت علامه مجدالدين فيروزآ بادى صاحب القامول فرماتے بين:

فان قلت: ما معنى قوله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: رد الله عليى روحى؟ قلت ذكرعنه جوابان. احلهما ذكره البيهقى و هو ان المعنى الا وقد رد الله روحى يعنى ان النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم بعد ما مات و دفن رد الله عليه روحه لاجل سلام من يسلم عليه واستمرت فى جسده صلى الله تعالىٰ عليه وسلم.

اگرتو کے کہ آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے سفر مان کہ اللہ تعالی میری روح کومیری طرف لوٹا تا ہے کا کیامعنی ہے تو میں کہونگا کہ اس کے دوجواب دیے گئے ہیں ان میں سے ایک

امام بیمق نے ذکر کیا ہے اور وہ یہ ہے کہ اس کا معنی یہ ہے یعنی تحقیق اللہ نے میری روح میری طرف لوٹادی ہے یعنی آپ سلی اللہ تعالی علیہ وہ ما وفات کے بعد جب فن کئے گئے تو اللہ تعالی علیہ وہ مان کے بعد جب فن کئے گئے تو اللہ تعالی مانے آپ کولوٹادی اور وہ ہی ہے۔ ایک آپ کولوٹادی اور وہ ہمیشہ آپ کے جسم اقد س میں ہے۔

حضرت امام سکی فرماتے ہیں:

والثانى: يحتمل ان يكون ردا معنويا و هوان يكون روحه الشريفة مشتغلة بشهود الحضرة الالهية والملاء الاعلى من هذا العالم فاذا سلم عليه اقبلت روحه الشريفة على هذا العالم فيدرك: سلام من يسلم عليه و يرد عليه.

(شفاء القام ص-۱۵،۵۰)

اور دوسراجواب: اس میں اختال ہے کہ یہاں ردروح سے مرادردمعنوی ہے کیونکہ آپ کی روح مبارکہ اس جہاں سے بے نیاز ہوکر بارگاہ الہی اور ملاء اعلیٰ میں مشغول ہوتی ہے سو جب کی روح مبارکہ اس جہاں ہے جات کہ جب کی روح طیبہ اس جہاں کی طرف متوجہ ہوجاتی ہے تا کہ سلام کا ادراک کر کے سلام کرنے والے کا جواب دے سکے۔

حضرت امام سبکی سے یہی جواب علامہ شخاوی نے''القول البدیع''ص ۱۷ پر اور علامہ فیروز آبادی نے''الصلات والبشر''ص ۱۰ میں بیان فر مایا ہے۔ علامہ شوکانی نے حضرت علامہ ابن الملقن سے لکیا ہے:

والمراد برد الروح النطق لانه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم حيى في قبره وروحه لاتفارقه لما صح: ان الانبياء احياء في قبورهم.

(تحفة الذاكرين للثوكافي ص ٢٨)

اورردروح سے مرادیہا انطق ہے کیونکہ ملی اللہ تعالی علیہ وسلم اپنی قبر میں زندہ ہیں اور آپ کی روح آپ سے جدانہیں ہوتی جیسا کر سے نیٹ میں مروی ہے کہ انبیائے کرام اپنی قبور میں زندہ ہیں۔

ردروح سے مرادسرور ہے۔ حضرت علامہ ابن العماد فرماتے ہیں :

يحتمل ان يراد به هنا السرور مجازا فانه قد يطلق و يراد به ذلك. (الجوبرامظم لابن جركي ٢٣٠)

اخمال ہے کہ یہاں ردروح سے مراد سرورادرخوشی ہومجازی طور پر کیونکہ اس کا اطلاق عام طور پرخوشی وسرور کے معنی میں ہوتا ہے اور اس سے بیمرادلیا جاتا ہے۔ ردروح سے مراد نطق ہے۔

حضرت امام ابوالحن بكرى مصرى والدالبري الكبير (م٩٥٢ه) فرماتے بين:

و اعلم ان الانبياء احياء في قبورهم يصلون و هذا الحديث ليس ظاهره مراد او انما المراد بروحي منطقي لان قوة النطق لازمة للروح فعبر بها عنها والله اعلم.

(جوابرالجارفي فضائل الني التخارللنبها في الاستال التي المخارللنبها في الماسي المحارلين المخارللنبها في الماسي المحارفي فضائل الني المخارللنبها في الماسي المحارفي فضائل الني المخارللنبها في الماسية الم

جاننا چاہئے کہ حضرات انبیائے کرام اپنی قبور میں زندہ ہیں اور نمازیں پڑھتے ہیں اور اس حدیث کا ظاہر مراد نہیں ہے۔ یہاں ردروح سے مراد نطق ہے کیونکہ قوق انطق روح کے لئے لازم ہے لہذا یہاں نطق کوروح فرمادیا گیا۔واللہ اعلم

یہاں نطق سے مرادیہ ہیں ہے کہ مطلقاً آپ ہولتے ہی نہیں مگر جواب سلام کے لئے جی ہیں مگر جواب سلام کے لئے جی ایسا کہ علامہ سیوطی رحمہ اللہ تعالیٰ علیہ نے اسپر تنبیہ فرمائی ہے: اور بعض علاء نے عدم نطق کامفہوم کچھاس طرح بیان کیا ہے کہ یہاں عدم نطق اضطراری نہیں کیونکہ وہ تو ایک فتم کی سزا ہوتی ہے جیسا کہ

حضرت قطب وقت علامه مولا تا فقير الله بن عبد الرحمٰن في فرماتے إلى:
و يمكن ان يقال ان عدم النطق يمكن ان يقول المثل ما ذكر من
مشاهدة المملكوت و الاستغراق في مشاهدة الرب فلا ينطق الا عند سلامة
الامة.

یہ جھی ممکن ہے کہ کہا جائے عدم نطق ممکن ہے جبیبا کہ مشاہرہ کرب کے بارے میں کہا گیا ہے کہ ملکوت سے استغراق میں رہتے ہیں اور امت کے سلام کے سوا آپ نطق نہیں فرماتے۔ غزالی زمال رازی دوراں حضرت علامہ سید احمد سعید شاہ صاحب کاظمی رحمة اللہ علیہ فرماتے ہیں:

ما من احدیسلم علی الارد الله روحی حتی ارد علیه السلام. نہیں کوئی جوسلام پڑھے مجھ پرلیکن اللہ تعالیٰ میری طرف میری روح لوٹا دیتا ہے کہ میں اس کے سلام کا جواب دوں۔

اس حدیث میں 'ما' نافیہ ہے۔''احد''کرہ ہے۔سب جانتے ہیں کہ کرہ جیز میں نفی عموم کا فاکدہ دیتا ہے۔ پھر''من' استغراقیہ عموم اور استغراق پرنص ہے۔ یعنی مجھ پرسلام بھیجنے والا کوئی شخص ایسانہیں جس کے سلام کی طرف میری توجہ مبذول نہیں ہوتی ہو۔خواہ وہ قبرانور کے پاس ہویا دور ہو ہرایک کے سلام کی طرف متوجہ ہوں اور ہرایک شخص کے سلام کا جواب خود دیتا ہوں۔

بیرحدیث اس امرکی روشن دلیل ہے کہ درود پڑھنے والے ہر فرد کا درود حضور علیہ السلام خود سنتے ہیں اور سن کرجواب بھی دیتے ہیں۔خواہ مخص قبرانور کے پاس ہویا دورہ و۔

(حیاۃ النبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم ص ۵ مکتبہ فرید ہیں ساہیوال)

تو اس عبارت سے معلوم ہوا کہ آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم پر سلام پڑھنے والے کا سلام سنتے بھی ہیں اور جواب بھی دیتے ہیں۔ ردروح سے مرادساعت مصطفے صلی اللہ تعالی علیہ وسلم۔

حضرت امام جلال الدین سیوطی فرماتے ہیں:

و يتولد من هذا الجواب جواب آخر. و هو ان تكون كناية عن السمع و يكون المراد ان الله تعالى يرد عليه سمعه الخارق للعادة بحيث يسمع المسلم، و ان بعد قطره و يرد عليه من غير احتياج الى واسطة مبلغ.

(انباءالاذكياء ٣٣٣ طبع دارالحديث مصر)

اوراس جواب سے ایک اور جواب پیدا ہوتا ہے وہ یہ کہردروح پر آپ کی سمع خارق للعادۃ کولوٹادیتا ہے۔اس طرح کہ حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم پرسلام بھیجنے والے کے سلام کو سنتے ہیں۔ ہیں خواہ کتنی ہی دور کیوں نہ ہواوراس کو بغیر کسی وسیلہ کی احتیاج کے جواب دیتے ہیں۔ حضرت امام ابن حجر مکی فرماتے ہیں:

او المراد بالروح السمع الخارق للعادة بحيث يسمع المسلم عليه من غير واسطة و ان بعد او الموافق للعادة.

(الفتاوي الكبري الفقيه ٢:٢٦ لا بن حجر البيهقي المكي)

اوربیردروح سے مرادساعت خوارق عادت ہے کیونکہ آپ ہرسلام پڑھنے والے کے لام کو سنتے ہیں بغیر کسی واسطہ کے اگر چہوہ کتنی ہی دور کیوں نہ ہویا پھر موافق عادت کے (آپ اس کے سلام کو سنتے ہیں)

جواب سلام کی سعادت صرف زائر کے ساتھ مخصوص نہیں:

علائے کرام نے بیان فرمایا کہ آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جس شخص کے سلام کا جواب چاہیں ارشاد فرما کیں اس میں دور ونز دیک کی کوئی قید نہیں ہے اگر چہزائرین کے لئے خصوصی شرف موجود ہے کیکن جواب ہرشخص کوعنایت فرماتے ہیں۔

حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی فرماتے ہیں:

"علاءاختلاف کرده اند که این فضیلت عظمی عام است مر هر کسے رابشرف تسلیم برسید کا تنات علیه افضل التسلیمات مشرف است خواه زائر قبر شریف بودیا غائب از آنخضرت کبری در هرمکان که باشد فظاهر عموم است ...... برتقدیرید عااست که حیات است.

علاء نے اختلاف کیا ہے کہ یہ (سلام کا جواب دینے کی) فضیلت ہڑخص کے لئے عام ہے جو بھی سید کا بُنات سلی اللہ تعالی علیہ وسلم پر صلاۃ وسلام بھیجنے کے شرف سے مشرف ہوخواہ زائر ہو یا بھراس بارگاہ کبری سے غائب یا جہاں کہیں بھی ہواور ظاہر حدیث عموم پر دلالت کرتی ہو یا بھراس بارگاہ کبری ہے کہ آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم حیات ہیں۔ (جذب القلوب ص ۱۸۱)

حضرت ملاعلی قاری فرماتے ہیں:

وظاهره الاطلاق الشامل لكل مكان و زمان و من خص الرد بوقت الزيارة فعليه البيان .

(شرح الشفاء على القارى ٢٩٩٠ فى تخصيصه عليه الصلوة والسلام بتبليغ صلاة من صلى عليه)

اور ظاہر اطلاق ہرزمان ومكان (قريب وبعيد) كوشامل اور جس كوزيارت كے ساتھ خاص كيا اس كے لئے دليل ضرورى ہے (جوكہ ہے نہيں)
حضرت امام شہاب الدين خفاجي مصرى فرماتے ہيں:

و ما قيل ان رده صلى الله تعالىٰ عليه وسلم مختص بسلام زائره مردود لعموم الحديث فدعوى التخصيص تحتاج الدليل و يرده ايضاً الخبر الصحيح ما من احديمر بقبر اخيه المومن كان يعرفه في الدنيا فيسلم عليه الاعرفه ورد عليه السلام فلوا ختص رده صلى الله تعالىٰ عليه وسلم لزائره لم يكن له خصوصية به لما علمت ان غيره يشاركه في ذلك.

(نسيم الرياض شرح الشفاللخفاجي ٣٠٠ - ٥٠ باب في تخصيصه عليه الصلوة والسلام بتبليغ صلاة من صلى عليه)

اورجوکہا گیا آپ ملی اللہ تعالی علیہ وسلم کا جواب دینا صرف زائر کے ساتھ مختص ہے یہ قول مردوو ہے کیونکہ حدیث میں عموم پایا جا تا ہے اور اس کی تخصیص دلیل کی تناج ہے اور اس کو خبر صحیح بھی رد کرتی ہے کہ جو تحص اپنے مومن بھائی کی قبر پرگز رے اور وہ دنیا میں اس کو جانتا ہوتو وہ اس کو بہجا تناہے اور اس کو جواب دیتا ہے ۔ تو اگر آپ ملی اللہ تعالی علیہ وسلم بھی صرف زائر کو جواب دیں تو یہ آپ ملی اللہ تعالی علیہ وسلی کے ساتھ شریک ہیں۔

حضرت امام ابوالیمن ابن عسا کرفر ماتے ہیں:

واذا جاز رده صلى الله تعالىٰ عليه وسلم على من يسلم عليه

(الجو ہرامنظم لا بن جحر کی ۲۲)

من جميع الآفاق من امته بعد مسافة.

جب آپ سلی الله تعالی علیه وسلم کا زائرین کوسلام کا جواب دینا جائز ہے تو اسی طرح جمیع آفاق واطراف سے جہال سے بھی کوئی سلام کھے آپ کا جواب دینا جائز ہے جا ہو ہو شخص کتنی ہی دور کی مسافت پر ہو۔

تواس سے ثابت ہوا کہ آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہردورونز دیک کے سلام کہنے والے کو جواب دیتے ہیں اور تیمی متحقق ہوسکتا ہے جب آپ سب کے سلاموں کو ساعت فرمائیں۔ اور یقینا آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنے امتوں کے سلام سنتے بھی ہیں اور ان کا جواب بھی مرحمت فرماتے ہیں تو کتنے خوش قسمت اور عالی نصیب لوگ ہیں جنہوں نے اپنا وظیفہ وطیرہ ہی الصلاۃ والسلام علیک یا رسول اللہ! بنایا ہوا ہے۔

یہ تو طے شدہ بات ہے کہ جن الفاظ کے ساتھ آدمی سلام کر ہے جواب بھی انہیں الفاظ کے ساتھ ہوتا ہے۔ بلکہ اس سے بہتر الفاظ کے ساتھ۔ مثلاً اگر کوئی شخص کسی کو السسلام عدایت کہ ہتا ہے تو دوسرا بھی اس کے جواب میں علیکم السلام ہی کہے گا۔ اور اگر کوئی شخص اس طرح کہ کہ السسلام علی فلاں ہی کہے گا۔ جب سنی عاش لوگ ماضر کے صیغہ کے ساتھ السلام علیک یا رسول اللہ! عض کر تے ہیں تو یقیناً بیارے آقا مول صلی اللہ! عض کر جواب دیتے ہیں تو وہ لوگ مول سلام یا فلاں نام لے کر جواب دیتے ہیں تو وہ لوگ کتے خوش بخت ہوئے جن کواس طرح جواب سلام عطا ہو۔

اور کتنے بدبخت وہ لوگ ہیں جوخودتو اس عظیم نعمت سے محروم ہیں ہی دوسروں کو بھی دن رات رو کنے اور ٹو کنے کی مذموم کوشش میں لگے رہتے ہیں۔خدا تعالیٰ ہمیں ایسے بدعقیدہ لوگوں کے شرسے بچائے۔

اعتراضات:

بعض لوگوں نے اس سیم عدیث پر بھی اعتراض کر کے اپنی قبر کی طرح صفحات سیاہ کئے ۔ '' منانیا ہا گول کے اعتراضات ملاحظہ کریں۔اور پھران کے جوابات۔

#### مولوی شرمحرمماتی نے لکھاہے:

حضرت علامه سیدمجمد سین شاه صاحب نیلوی مدظله العالی نے ندائے ق جزء ثانی ازجلد اول ۱۳۳۲ تا ۱۳۳۳ پر الله بن قسیط پر اول ۱۳۳۲ تا ۱۳۳۳ پر الله بن قسیط پر مفصل جرح کردی ہے۔

( آئینہ سکین الصدور ۲۲)

تو قارئین کرام! آیئے ہم دیکھتے ہیں کہ داقعی اس حدیث شریف کے بید دونوں راوی مجروح ہیں اوران کی وجہ سے بیرحدیث داقعی ضعیف ہے؟ مصدید

ابوضخ حميد بن زياد

اس کے بارے میں حضرت امام جمال الدین مزی نقل فرماتے ہیں:

قال عبدالله بن احمد بن حنبل: سئل ابى عن ابى صخر فقال ليس به بأس و قال عثمان بن سعيد الدارمي سألت يحيى بن معين عن حميد الخراط: فقال ثقة ليس به بأس.

(تهذيب الكمال ٢٣٣٠)

امام احمد نے فرمایا کہ لیسس سہ باس ہے۔امام یکی بن معین نے فرمایا کہ بی تقداور لیس به باس ہے۔ لیس به باس ہے۔

امام ابواحم عبدالله بن عدى جرجائى فرمات بين زوى عنه حيوة احاديث و هو عندى صالح الحديث و الموالف عندى صالح الحديث و الموالف عندى صالح الحديث و الموالف الموالف فى القدرية اللذين ذكر تهما و سائر حديثه أرجو ان يكون مستقيما.

(الكامل لا بن عدى،٢٥١٢)

اس سے حیوۃ نے احادیث روایت کی ہیں۔ وہ میر بنز دیک صالح الحدیث ہے اور اس کی صرف احادیث (المومن الموالف اور قدریہ کے بارے میں) کا انکار کیا گیا ہے جن دونوں کا ذکر میں نے کر دیا ہے اور بقیہ تمام احادیث میں میرے خیال میں یہ متنقیم الحدیث ہے۔

امام دار فطنی فرماتے ہیں:

هو حميد بن زياد مدنى ولكن كذا يقال ، وهو ثقة. (سوالات البرقاني للدارقطني ص٢٣)

كهميد بن زياد تقديه\_

حضرت امام حافظ احمر بن عبدالله بن صالح الي الحن عجلى فرماتے ہيں: حسميد بن ابو صخر ثقة. (تاريخ الثقات تعجلي ١٣٢٠) كەرەڭقەپ-

امام ابن شاہین فرماتے ہیں:

حميد بن زياد ابو صخر ليس به بأس قال احمد و قال يحيى بن معين. (تاریخ اساءاثقات من لقل عنهم العلم لا بن شاہین ۵۰۱)

کہاس میں کوئی حرج نہیں۔اس طرح امام احداور امام بھی بن معین نے فرمایا۔ امام ابن حبان نے اس کو ثقات میں بیان فرمایا۔

( كتاب الثقات لا بن حيان ۲ : ۱۸۸)

امام عثان بن سعیدالدارمی امام یحیی بن عین سے قل فرماتے ہیں :و سالته عن حميد بن زياد الخراط؟ فقال: ليس به بأس. (تاريخ عثان بن سعيد الداري ٩٥) کہاس میں کوئی حرج نہیں ہے۔

ثابت ہوا کہ بدراوی تقداور ثبت ہے۔اس پرامام احمد بھی بن معین اور امام نسائی سے جرحنقل کی گئی ہے۔

لیکن ساتھ ساتھ امام احمد ویحیی بن معین ہے توثیق کے کلمات بھی مروی ہیں ۔لہذا ہیہ جرح مرجوح ہوگی یا پھران کی جرح وتعدیل میں تو قف کیا جائے گا اب باقی صرف امام نسائی کی جرح رہ جاتی ہے۔

آپ فرماتے ہیں: حمید بن صخر لیس بقوی.

(كتاب الضعفاء والمتر وكبين للنسائي ص ٢٨٨)

لیکن چونکہ یہ جرح مبہم ہے اس لئے قابل قبول نہیں ہے۔ اس کے معدلین بہت سارے مد ثین ہیں جونکہ یہ جراوی ثقہ اور سارے مد ثین ہیں جن میں سے کچھ کے حوالے گذر چکے ہیں۔ حاصل کلام یہ کہ بیراوی ثقہ اور شبت ہے۔ واللہ اعلم بالصواب

يزيد بن عبدالله بن قسيط

اس راوی پر دوطرح کے اعتراضات ہیں: ایک میہ کہ بیراوی ضعیف ہے۔ (آئینہ، تسکین الصدور ۴۵۸،ازشیرمحمرمماتی،تو حیدخالص ازمسعودعثانی ۱۹:۲)

ہم کہتے ہیں کہ بیراوی بھی تقد ہے اور اس پر جو جرح نقل کی گئی وہ مرجوح ہے۔ کیونکہ ایک تو معدلین کے جم غفر کے خلاف صرف ابن ابی عاتم کی جرح ہے اور وہ بھی بہت ہی ملکے درجے کی ہے اور ہے بھی جرح مبہم ۔ ملاحظ فر مائیں اس راوی کے بارے میں محد ثین کی آراء:

حضرت امام ابن شابین فرماتے ہیں: یزید بن عبدالله قسیط ثقة. (تاریخ اساءالثقات ممن نقل عنهم العلم ص ۳۴۸)

كەرپەڭقە ہے۔

امام عثمان بن سعیدالدارمی امام تحیی بن معین سے قش فرماتے ہیں: سالت معن یزید بن عبدالد بن قسیط ما حاله ، فقال صالح . (تاریخ عثمان بن سعیدالداری ص ۲۳۰)
میں نے امام تحیثی سے یزید کے بارے میں پوچھا کداس کا کیا حال ہے؟ تو فرمایا صالح

-4

# امام جمال الدين مزى فقل فرمات بين:

قال اسحق بن منصور عن يحيى بن معين: صالح، ليس به بأس و قال النسائى ثقة وذكره ابن حبان فى كتاب الثقات و قال ابو احمد بن عدى مشهور عندهم بالروايات. و قد روئ عنه مالك غير حديث و هو صالح الروايات و قال ابراهيم بن سعد عن محمد بن اسحق حدثنى يزيد بى عبد الله بن قسيط و كان فقيها ثقة وكان ممن يستعان به على معمال لا مانته و فقهه به على معمد بن السحق حدثنى الله عانته و فقهه به على الله عانته و فقهه به على الله عانته و فقه به على الله عانته و فقه الله على الله عانته و فقه به على الله عانته و فقه الله عانه و فقه الله على الله عانه و فقه الله عانه و فقه الله عانه و فقه الله على الله على

(الكاشف٣:٢٢)

زاد ابن سعد بالمدینة و کان ثقه، کثیر الحدیث. (تہذیب الکمال لفری ۳۳۹:۲۰)

امام یکی بن معین نے فرمایا کہ بیصالح ہاوراس کے ساتھ کوئی حرج نہیں ہے۔امام
نسائی نے اس کوثقة فرمایا۔امام ابن حبان نے کتاب الثقات میں ذکر کیا۔امام ابن عدی نے فرمایا
کہ بیر دوایات میں محدثین کے نزدیک مشہور ہاورامام مالک نے اس سے گئ احادیث لی ہیں
اور وہ صالح الروایات ہیں۔امام ابر اہیم بن سعد نے فرمایا مجھے خبر دی بیزید بن قسیط نے جو کہ فقیہ
اور ثقة تھا کہ اس کے ساتھ اعمال خیر اور فقة میں مدد حاصل کی جاتی ہے۔امام ابن سعد نے اتنا

زیادہ کیا کہوہ ثقہ اور کثیر الحدیث ہے۔ امام مزی نے اس رادی کے بارے میں کوئی ایک بھی جرح کا کلمہ نہیں فر مایا۔

امام ذهبی نے فرمایا: و ثقه.

کہاس کی توثیق کی گئے ہے۔

تو ٹابت ہوا کہ بیراوی زبردست ثقہ ہے اور مما تیوں نے اپنے ضعیف ایمان کی وجہ سے اس کوضعیف ایمان کی وجہ سے اس کوضعیف ٹابت کرنے کی کوشش کی ہے۔

اب آیئے دیکھیں کہ جارحین نے اس کے بارے میں کیا کہا ہے اور اس کی حقیقت کیا

ے؟

ڈا کٹرمسعودالدین عثانی نے لکھاہے:<sup>ا</sup>

"ابن حبان کہتے ہیں: ربما الحطا (جمی بھی خطا کرتاہے) امام مالک کہتے ہیں ایس ہناک یعنی قوی نہیں ہے۔

(تہذیب التہذیب ۳۲۳، ۱۳۳۳ جلدا ا

ابن حبان ایک جگه کلصت بین: کان ردی الحفظ. ردی (خراب) ما فظه کا مالک

تھا۔

امام رازی لکھتے ہیں میرے باپ سے اس کے بارے میں بوجھا گیا تو فرمایا: لیس بقوی.

مضبوطہیں ہے۔

افسوس کہ بیجابل شخص ایک نے فرقے کابانی ہے اصول جرح وتعدیل سے بالکل ہی ناواقف و جابل تھا۔ اور ثقة راوی کوجرح مبہم کے ساتھ مجروح و نا قابل اعتماد ثابت کرنے کی سعی لا حاصل کررہا ہے۔

اس میں جہاں تک امام مالک کی جرح کاتعلق ہے توبیجرح نہیں بلکہ تعدیل ہے جیسا

علامه ابن عبد لبرنے فرمایا: و یوید قد احتج به مالک فی مواضع من الموطا و هو ثقه مرالته قد است (تهذیب التهذیب التهدیب ا

یزیدے امام مالک نے مؤطامیں کئی مقامات پراحتجاج کیا اور وہ ثقات راو**یوں میں** سے ایک ثقیراوی ہے۔

اور جہاں تک امام ابن حبان کی جرح کا تعلق ہے ابن حبان نے اس راوی کو اپنی کتاب 'التقات' ۵۴۳۵ میں ذکر کیا ہے۔ اور کہا کہ ربماانطا کہ بھی بھی غلطی کرجا تا ہے جبکہ دوسری طرف جو کہ ابن الہادی نے نقل کیا ہے کہ بیراوی ردی الحفظ ہے اور ابن الہادی نے یہی نقل کیا ہے کہ ابن حبان نے اس کو اہل مدینہ کے اجل تا بعین میں ذکر کیا ہے۔ لہذا ابن حبان کے کلام میں تضاوہ ہے لہذا میں قط الاعتبار ہے نہ اس کی جرح کی حیثیت ہے اور نہ ہی توثی کی کوئی حیثیت رہ جاتی رہ گئی ابن الی جاتم رازی کی جرح کی حیثیت ہے اور نہ ہی تو ہے تو ہے جرح مردود ہے۔ جرح غیر مفسر مبہم ہے لہذا اصول کے تحت ہے جرح مردود ہے۔

اور ویسے بھی بیالیی جرح ہے ہی نہیں کہاس کی حدیث کوضعیف قرار دے دیا جائے۔ حبیبا کہ خود

ابن ابی حاتم نے بیان فرمایا کہ:

و اذا قالوا ليس بقوى بمنزلة الاولى في كتابة حديثه الا انه دونه.

(الجرح والتعديل ٣٤:٢٣ باب بيان درجات رواة الاثار)

اور جب کہتے ہیں کہ لیس بقوی ہے تو یہ بمنز لہ پہلی جرح کے ہے لیکن اس سے کمزور

درجہ ہے۔

یعنی ایسے راوی کی صدیت لکھی جائے گی جیسا کہ امام سیوطی نے قتل فرمایا: وقولهم لیس بقوی یکتب حدیثه وهو دون لین.

(تدريب الراوي ١:٣٢١)

بعنی علماء کا قول لیس بقوی اس کی حدیث لکھی جائے گی اور پید کمزور سے دوسرا درجہ

امام نو دی نے اس عبارت کو کتاب ارشاد طلاب الحقائق الی معرفة سنن خیر الخلائق ا: ۱۳۳۰ میں بیان فر مایا ہے، تو ثابت ہوا کہ بیرادی تقدہے اور اس کی روایت بھی صحیح ہے۔ دوسر ااعتراض

ابن تیمیہ نے کہا کہ ایسا لگتاہے کہ یزید نے ابو ہریرہ کوئیس پایا اور یزید بن عبداللہ خود ضعیف ہے اور ابو ہریرہ سے اس کی روایت کے ساع میں نظر ہے۔ (آئینہ سکیس الصدرور) جواب:

سیابن تیمید کایا تو تعصب ہے یا پھر جہالت، کیونکہ اس کی روایت حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ سے بیان کرنے والے حضرات کے سامنے ابن تیمید کچھ حیثیت نہیں رکھتا۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ سے اس کی روایت کرنے والے حضرت امام بخاری ،امام ابووا و دوغیرہ ہیں۔امام بخاری نے ''الا دب المفرد'' میں اس کی حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت کی ہے۔

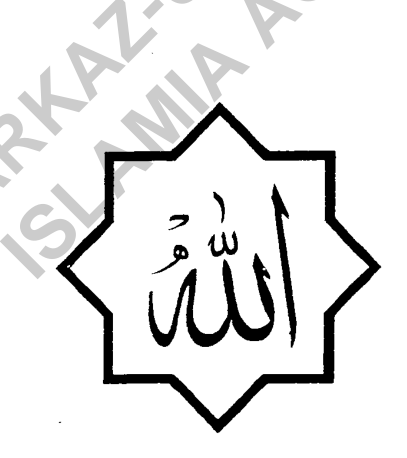
امام ابن حبان فرماتے ہیں: یروی عن ابن عمرو ابی هریرة. (کتاب الثقات۵۳۳۵)

الم م ابن حاتم لکھتے ہیں: روی عن ابن عمرو ابی هريرة و ابی رافع الم ابن حاتم لکھتے ہیں: روی عن ابن عمرو ابی هريرة و التعديل ٢٤٣٠٩)

جبكه حضرت علامه امام جمال الدين مزى امام ابن عسقلانى امام ذہبى تمام نے بيان

فرمایا که میرحضرت ابو ہریرہ رضی التد تعالیٰ عنہ سے روایت کرتا ہے۔

اورویسے بھی امام ابن سعد فرماتے ہیں کہ بیا ۱۲ اھیں فوت ہوا اور ابوحسان الزیادی نے کہا کہ اس نے ۹۰ رسال عمریائی کذا فی تہذیب الکمال ۳۴:۳۳ تو اس لحاظ ہے اس کی ولادت ۳۳ ھ قرار یاتی ہے جبکہ حضرت ابو ہر رہ وضی اللہ تعالی عنہ کی وفات ۵۸ ھے ہے تو درمیان میں ۲۲ رسال کا طویل عرصہ اور محدثین کے اصول کے مطابق امکان لقاء کا کوئی شک وشبہیں رہتا۔



## حدیث نمبر ۱۲:

و في هذا المعنى الحديث الذي اخبرنا ابو القاسم على بن الحسين بن على الطهماني ابو الحسن بن محمدالكارزى ثنا على بن عبد العزيز ثنا بو معيم ثنا سفيان عن عبد الله بن السائب عن زاذ ان عن عبد الله مسعود قال ، قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم:

ان لله عز وجل ملائكة سياحين في الارض يبلغوني عن امتى السلام.

حضرت عبدالله بن مسعود سے روایت ہے، انہوں نے فر مایا که رسول الله سلی الله تعالیٰ علیہ وسلم نے فر مایا: بیشک الله تعالیٰ کے کچھ فرشتے ایسے ہیں جو کہ زمین میں سیر کرتے ہیں اور میری امت کا سلام مجھے پہنچاتے ہیں۔

تخ تا مديث:

۔ اسنن (مجتبی) للنسائی ۱:۹۸۱ باب انتسلیم علی النبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

۲\_ مند للامام احمد ا: ۲۸۵ عن ابن مسعود

س\_ السنن الكبرى للنسائي ١:٨٠٠ ت

٣ مصنف ابن الي شيبة : ١٥٥

۵\_ مصنف عبدالرزاق۲۱۵:۲"

٢- الصحيح لابن حبان ٣٨٠ ذكرالبيان بأن سلام المسلم على المصطفى

صلى التدتعالى عليه وسلم

ے۔ مواردالظمان تلبیشی ۵۹۵ و عدیث نمبر (۲۳۰۳)

ر مند لا بی یعلی الموسلی ۵:۱۹۰ ابتعلیق اثری

و\_ متدرك للامام حاكم ٢١:٢ وقال صحيح الاسناد، كتاب النفسير-١٠ - كتاب الصلوة على النبي ابن ابي عاصم ص ٢٩ برقم ٢٨ - ٢١:٢ م وقال صحيح الاسناد كتاب النفسير - باب فضائل الصلوة على النبي صلى الله تعالى عليه وسلم فضل الصلاة على النبي للقاضي اساعيل ص الحديث نمبرا اخباراصبهان لانيعيم r.0:r ١١٠ حلية الأولياء 150: 14:15° ۱۲ تهذیب تاریخ دشق امام ابن عساکر ۲٬۲۵۲:۲،۲۵۱ امام عبدالله بن مبارك ٢٠٠٠ أمعجم الكبير للطبراني \_17 للامام الداري ٢٢٥:٢ طبقات الشافعيه الكبرى امام تاج الدين السبكي ١٦١١ \_fA اشرح السنة للامام بغوى 194:1 ۲۰ تفییرالقرآن تاریخ بغداد خطیب بغدادی ۱۰۴۰۹ كتاب الزمد عبدالله بن مبارك ١٣٦٣ الجزء الثامن باب ذكر الله عز وجل ٣٣ كتاب العظمة ابوالشيخ ٩٩١:٣ ذكرخلق جريل عليه السلام روح الامين ٢٠٠ شعب الايمان للامام بيهق ٢:٨١٠ باب في تغظيم الني الني الله وتوقير ٢٥\_ عمل اليوم والليلة للإمام نسائي ١٦٧ باب فضل السلام على النبي اللي ۲۷۔ رسائل القشیر یہ للا مام قشیری كشف الاستارعن زوا كدالبز الهيثمي إ: ٣٩٧ باب ملخصيل لامته في حياته وبعدمماته الدعوات الكبير ا: ١٢٠ حديث نمبر ١٥٩ 71 كتاب العاقبة للعبد الحق الاشبيلي 119 \_ 79

۳۰ الوفا لابن الجوزى ۱۸۰ ۳۰ شفاءالىقام تقى الدين السبكى ۱۸۲ ۳۲ الارشاد تشخلىلى ۱۱۲

یہ حدیث بھی الحمد للہ صحیح ہے اور نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی حقیقی زندگی پر زبروست دلیل ہے۔ مختلف حضرات محدثین کرام نے اس کو سیح فرمایا ہے جسیا کہ حضرت ملاعلی قاری نے فرمایا:

و فيه اشارة الى حياته الدائمة و فرحه ببلوغ سلام امته الكاملة و ايماء الى قبول السلام .

(مرقات شرح مشکوة ۳۴۱:۲۳ باب الصلاة علی النبی صلی الله تعالی علیه وسلم وفصلها الفصل الثانی)
اس میں آپ صلی الله تعالی علیه وسلم کی دائمی حیات اور آپ صلی الله تعالی علیه وسلم کی طرف سلام کے پہنچنے سے خوشی اور آپ کا اس سلام کو قبول کرنے کی طرف اشارہ ہے۔

حضرت علامه عزیزی فرماتے ہیں: حدیث صحیح. (السراج المنیر شرح الجامع الصغیر۱۱۱:۲) بیصدیث صحیح ہے۔ حضرت امام عبدالرؤف مناوی فرماتے ہیں:

قال الحاكم صحيح واقره الذهبي. قال الحافظ العراقي الحديث متفق عليه دون قوله سياحين.

(فيض القد ريشرح الجامع الصغير٢:٩٤٢م)

امام حاکم نے فرمایا کہ مجھے ہے اور امام ذہبی نے ان کی موافقت کی امام عافظ عراقی نے فرمایا کہ اس صحت پراتفاق ہے سوائے کلمہ سیاحیں کے۔

حضرت امام الحافظ نور الدين على بن الى بكر بيشمى فرماتي بين: رواه البوار و رجاله رجال الصحيح.

امام بزار نے اس کوچھے کے راویوں سے روایت کیا ہے۔

حضرت نورالدین علی بن احمد همهو دی (م ۹۱۱ هر) فرماتے ہیں:

وروى النوار برجال الصحيح

(وفاء الوفام: ١٣٥٣)

اس کوامام بزارنے سیح وثقہ راویوں سے روایت کیا ہے۔ حضرت امام تقى الدين سبكى فرماتے ہيں:

رواه ليسائي و اسماعيل الفاضي وغيرهما من طرق مختلفة باسانيد حيحة لاربب فيها. (شفاء القام ٢٥، باب في علم الني صلى الله تعالى عليه وسلم بمن يسلم عليه) امام نسائی اورامام قاضی وغیرہ نے اس کومختلف اسنا دھیجہ کے ساتھ رویت کیااوران کی

صحت میں کوئی شک وشبہیں ہے۔

علامها بن قيم نے لکھاہے:

وهذا اسناد صحيح. (جلاءالافهام ٢٠٠٢ نبع نوريه رضويه) اوريه سنديج يــــ حضرت شیخ محدث دہلوی فرماتے میں:

ونسائي بأسناد سيحج ازعبدالله بن مسعود رضي لتدتعالي عنه..

(جذب القلوب الى ديار جوب ١٨١م طبوعة نول كشور ١٨٦٩ء)

اورنسائی نے صحیح سند کے ساتھ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہے روایت

حضرت امام احدشهاب الدین خفاجی مصری فر ماتے ہیں:

رواه احتمد والتسائي والبيهقي والتدارمي وابن حبان وابو تعيم

الخلعي بسند صحيح

(مسيم الريض شرح الشفاس وه فصل تخصيصه عليه الصلاة والسلام وتبليغ صلاة من سلى عليه وتلم من الانام) المام القريق أن دارمي ، اين حيان ، ايونعيم اورخلعي نے اس كونتيج سند كے ساتھ روايت

کیاہے۔

حضرت امام مجد الدین فیروز آبادی (م ۱۵۸) فرماتے ہیں:

رواه النسائي في اليوم والليلة وابوحاتم البستي والامام احمد واسماعيل القاضي باسانيد صحيحة. (الصلات البشر ١٠٨)

المام نسائی، امام ابوحاتم البستی، امام احمد اور قاضی اساعیل نے اس کو باسانید سیحے روایت

کیا ہے۔

علام عبدالها وى شاكردابن تيميه في كلها:

و شعبه عن عبد الله بن السائب عن زاذان عن ابن مسعود و هو لصحيح.
(الصارم المتكى ٢٦٦)

امام شعبہ نے عبداللہ بن سائب ہے،انہوں نے زاذان سے اورانہوں نے حضرت عبداللہ بن سائب ہے،انہوں نے حضرت عبداللہ بن سعود رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت کی۔اور بیر وایت سی ہے۔ حضرت علامہ محمد الخانجی البوسنوی شارح کتاب مندافر ماتے ہیں:

حديث ابن مسعود اخرجه النسائي واحمد والحاكم و صححه والدارمي والبيهقي في شعب والبزار و ابن حبان في صحيحة فقال الخفاجي اسناد صحيح.

میحدیث شریف بھی المحمد للدسند کے لحاظ سے بالکل بھی ہے اور واضح کررہی ہے کہ آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم پر معنوں ندہ ہیں مونین کے درود وسلام آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم پر پیش کئے جاتے ہیں۔اگر آپ معاذ اللہ زندہ نہ ہوتے تو درود وسلام کا فرشتوں کے ذریعہ لے جانا محض بے کار ثابت ہوگا اور پھر آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا کہ میری ذات محض بے کار ثابت ہوگا اور پھر آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا کہ میری دات محموعی کا نام ہے، آپ طلام پہنچاتے ہیں اور ظاہر ہے کہ آپ کی ذات مقدس دوح اور جسم کے مجموعے کا نام ہے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بیس فر مایا کہ: یسلغو دو حسی کہ وہ میری روح کو سلام پہنچاتے ہیں۔ یا اگر جسم پر پیش کرتے ہیں تو آپ ارشاد فرماتے کہ صرف میرے جسم کوسلام پہنچاتے ہیں۔ یا اگر جسم پر پیش کرتے ہیں تو آپ ارشاد فرماتے کہ صرف میرے جسم کوسلام پہنچاتے ہیں مگر آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے تو اپنی: ات اقد س کا تذکرہ فر مایا ہے جو کہ دوح

اورجسم کامرکب ہے۔

اعتراضات اوران كارد

اس روایت پر بھی شان رسالت کے بعض منکرین نے چند بے سرو پااعتر اضات کئے ہیں۔ ہماری نظر میں پہلا اعتر اص کہ اس کے را ایوں میں ایک راوی سفیان تو ری ہیں جو کہ مدلس میں اوروہ بیروایت 'عن' کے ساتھ کرر ہے ہیں لہذایہ وایت ضعیف اور مردود ہے۔

( آئینہ سکین لصد ، ۹۲ ، زشیر محمر متای دیوبندی )

اس میں کوئی شک نہیں کہ مدلس راوی کاعنعنہ مردود ہوتا ہے لیکن معترض نے کما حقہ تتبع نہیں کیا دور ہوتا ہے لیکن معترض نے کما حقہ تتبع نہیں کیا اور یفعل اہل علم کے نزد کی جہالت ہے کیونکہ اس روایت میں سفیان تو ری رحمۃ اللہ علیہ نے تحدیث کی صراحت کی ہے جیسا کہ حضرت امام اساعیل بن اسحاق القاضی نے صراحت فرمائی ہے۔

حدثنا مسدد قال يحيى عن سفيان حدثنى عبد الله بن السائب. (فضل الصلاة على النبي صلى التدتعالى عليه وسلم ،١١)

اور حضرت تقی الدین بکی نے اس طرف اشارہ کیا:

و صرح الثورى بالسماع فقال حدثنى عبد الله بن السائب هكذا فى كتاب القاضى اسماعيل، وعبد الله بن السائب و زاذان روى لهما مسلم و ثقهما ابن معين فالاسناد صحيح.

امام سفیان توری نے ساع کی صراحت فرمائی ہے اور حسد شدسی عبید السلید ہیں السائب کہا ہے جبیبا کہ کتاب فضل الصلاۃ علی النبی میں ہے اور عبداللہ بن السائب اور زاذان سے امام سلم نے روایت لی ہے اور امام ابن معین نے ان دونوں کو ثقہ کہا ہے ہیں بیسند سیجے ہے۔ نواس عبارت سے ثابت ہوا کہ بیاعتراض بالکل غلط اور عدم تتبع کا نتیجہ ہے بلکہ سراسر جہالت وجماقت ہے۔

ووسرابرااعتراض جواس حدیث شریف پر کیاجا تا ہے وہ بیکه اس کا ایک راوی زنوان

عیف ہے۔ (ملاحظہ ہوتو حید خالص صے الزمسعود الدین عثانی وآئینہ سکین الصدورص ۱۹۷ز رمحمد دیو بندی مماتی )

یے گھیک ہے کہ بعض محدثین نے اس راوی پر جرح کی ہے لیکن وہ ایسی جرح نہیں ہے ۔ مجس کی وجہ سے بیراوی متر وک اور بالکل ضعیف گر دانا جائے بلکہ اکثر جرحیں تو مہم ہیں جو کہ جوح ہیں جبکہ اس کے معدلین جارحین سے زیادہ ثقہ اور معتبر ہیں۔

(الكاشف ١:٢٣٢)

( تاریخ نقات ص۱۶۳)

امام زمبى لكھتے ہيں: ثقه.

امام جلی فرماتے ہیں: ثقه.

نى لقە*پ*-

امام المن عرى قرمات بين: و احاديث لاباس بها اذا روى عنه ثقة. و انما اه من رماه بكثرة كلامه.

اس کی احادیث میں کوئی حرج نہیں (صحیح ہیں) جب اس سے راوی ثقہ ہوا داس میں رف اس کے کثرت کلام کی وجہ سے کلام کیا ہے۔

اورامام يحيى بن معين فرمايا : فقة لا تسئل عن مثل هو لاء .

(تهذیب الکمال ۲۵۲)

بیالیا تقدہے کہاس جیسوں کے بارے میں سوال ہی نہرو۔

امام ابن سعدنے کہا کہ: کان ثقة کثير الحديث ثقداور کثير الحديث عد

(تهذیب التهذیب ۳۰۳،۳)

(تاريخ بغداد ۸:۸۸۸)

امام خطیب بغدادی نے فرمایا کہ تقد ہے۔

علامداين قيم في كهاس؛

وزاذان من الشقات ، روى عن اكابر الصحابة كعمر وعيره و روى له سلم فى صحيحه قال يحيى بن معين ثقه وقال حميد بن هلال و قد سئل نه : هو ثقة لا تسأل عن مثل هو لاء (كتاب الروح ص ١٨٠ المادمة)

زاذان تقدراویوں میں سے ہے۔ یہ بڑے بڑے صحابہ کرام جیسے کہ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ وغیرہ سے روایت کی ہے۔ اس سے امام سلم نے اپنی سی موایت کی ہے۔ امام بحی بن معین نے فرمایا تقد ہے۔ حمید بن بلال نے کہا ایسا تقد ہے کہان جیسوں کے بارے میں سوال نہ کر۔

لہذا تابت ہوا کہ بیراوی تقہ ہے۔

اگر کہا جائے کہ اس کوام ما کم نے: لیسس بسالمتین کہا ہے اور جرح مفسر ہے تو ہم عرض کریں گے کہ اگر یہ جرح مفسر ہے تو غیر مقلدین کیا فرما کیں گے اس مسئلہ میں کہ فاتحہ خلف الامام کے بارے میں وہا ہیہ کی مؤید حدیث افی ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ جو کہ سلم شریف میں: حس صلبی صلاة فلم یقر أفیها بام القر آن فهی خدا ج خدا ج خدا ج غیر تمنام. میں راوی علاء بن عبد الرحمٰن پر بھی یہی جرح ہے تو کیاوہ اس حدیث کوچھوڑ نے پر راضی ہوں گے؟ اور ای طرح فاتحہ خلف الامام کے سلسلہ میں مرکزی راوی مکول شامی پر بھی یہ جرح ہے تو کیاوہ بھی مردود ہوگا؟

ڈاکٹرمسعودالدین عثانی نے بیجرح نقل کی ہے۔ ''سلمہ بن کہیل نے کہاابوالبختر ی کومیں اس سے اچھاسمجھتا ہوں۔'' (تو حید خالص دوسری قبطص ۱۵)

عثانی نے اس سے ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ زاذ ان ضعیف راوی ہے۔ حالانکہ میہ جرح تو ہے ہی نہیں کیونکہ ابوالبختر کی سعید بن فیروز الطائی ثقہ اور ثبت راوی ہے۔ ملاحظہ فرمائیں:" ( نہذیب الکمال ۲۷۹:)

#### حديث تمبر ١٤:

و اخبرنا ابو الحسين بن بشران و ابو القاسم عبد الرحمن بن عبد الله المحرقي قالا انبأ حمزة بن محمد بن العباس ثنا احمد بن الوليد ثنا ابو احمد الزبيري ثنا اسرائيل عنابي يحيى عن مجاهد عن ابن عباس قال ليس احدمن امة محمد صلى الله تعالىٰ عليه وسلم يصلى عليه صلاة الا وهي تبلغه ، يقول له الملك فلان يصلى عليك كذا وكذا صلاة.

حضرت عبدالله بن عباس رضی الله تعالی عنه سے روایت ہے کہ امت محمد بیعلی صاحبها الله و السلام کا جوفر دبھی آپ صلی الله تعالی علیه وسلم پر درود شریف پڑھتا ہے وہ آپ صلی الله تعالی علیه وسلم کو پہنچادیا جا ہے۔ ایک فرشتہ آپ صلی الله تعالی علیه وسلم کو پہنچادیا جا ہے۔ ایک فرشتہ آپ صلی الله تعالی علیه وسلم کے حرف کرتا ہے کہ فلال آدی آپ صلی الله تعالی علیه وسلم پراس طرح درود شریف پڑھتا ہے۔ تخ جہ حدیث:

مند اسحاق بن راہویہ لامام اسحاق بن راہویہ بحوالہ القول البدیع للسخاوی ۱۵۳۰ الباب الرابع

طبقات الشافعية الكبرى امام عبدالوباب السبكي ١٦٩:١٠

یدروایت بظاہر موقوف ہے کیکن حکماً مرفوع ہے کیونکہ ایسے الفاظ محض اجتہا دینہیں کہے جاسکتے اور بیاصول ہے کہ جب صحابی رضی اللہ تعالیٰ عندایسے الفاظ فرمائے جواجتہا دی نہ ہوں تو وہ روایت مرفوع شارہوگی۔

تواس روایت ہے معلوم ہوتا ہے کہ وہ فرشتہ آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے روضہ انور معربیات کا المیں میں میں کوئی آ دمی آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہر درود شریف پڑھتا ہے تو وہ فرشتہ اس آ دمی کا درود آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی بارگاہ عالیہ میں پیش کرنے کی سعادت حاصل کرتا ہے۔

اس حدیث شریف کا ایک معروف شاہد حضرت عمار بن یاسر رضی اللہ تعالی عنہ والی حدیث ہے۔ حدیث ہے۔

يا عمار ان الله تعالى اعطى ملكا من الملائكة اسماع الخلائق كلها فهو قائم عند قبرى الى ان تقوم الساعة فليس احد يصلى على صلاة و فى رواية البزار. فلا يصلى على احد الى يوم القيامة الا ابلعنى باسمه واسم ابيه. هذا فلان بن فلان قد صلى عليك.

اے عاراللہ تعالیٰ کا ایک فرشہ ہے جے خدانے تمام مخلوق کی بات من لینے کی طاقت عطافر مائی ہے قیامت تک وہ میری قبر منورہ برکھراہے جوکوئی بھی مجھ پر درود پڑھتاہے یہ فرشتہ مجھ کووہ درود پہنچادیتا ہے۔ اور برزار کی روایت میں ہے کہ جوکوئی مجھ پر قیامت تک کے لئے درود پڑھتا ہے تو وہ فرشتہ اس آدمی کا نام اور اس کے باپ کے نام کے ساتھ (یہ عرض کرتے ہوئے) کے فلال بن فلال نے آپ پر درود بھیجا ہے مجھے پہنچادیتا ہے۔

تخ تا مديث:

ا۔ مندالمبر ار امام برزار ۲۰۰۳ (کشف الاستار) باب الصلاۃ علی النبی آلیسیے ۲۔ التاریخ الکبیر امام بخاری، ۱۲:۲ م ۳۔ الکامل امام ابن عدی، ۲۰۵۵ م ۲۰۰۳ الفند فی ذکر علماء سمر قند ، امام عمر بن محمد النسفی ، ۵۵۰ ۵۔ الفند فی ذکر علماء سمر قند ، امام عمر بن محمد النسفی ، ۵۵۰

٢- كتاب العظمة امام الواشيخ الاصبهاني،٢: ٦٣-٢، باب ذكر الملائكة المؤكلين في السمال من ضيره من من الله الموكلين في السمال من ضيره من الله الموالين الموالين الله الموالين الله الموالين الم

السموت والأرضين ص ٢٥ دار الكتب العلميه ١٣١٧ء

۲۲۰:۱ کتاب المعجم لا بی سعید احمد ابن الا عرابی

الترغيب والتربيب امام ابوالقاسم الاصبهاني قوام النة ٣١٩:٢٠ (الترغيب في الصلاة على النبي صلى الله تعالى عليه وسلم)

و طبقات الثافعيه الكبرى لتاج الدين السبكي ،١٦٩:١

المعجم الكبير امام طبرانی (بحواله القول البديع ص١١١)

ا تاریخ دشق امام ابن عساکر

١٢ مند المام حارث (بغية الباحث عن زوائد مند الحارث ٩٦٣:٢٩ برقم

١٣ - كتاب الصلوة ابن ابي عاصم ص١٣ برقم (٥١)

١٥ المالي لا بن الجراج القول البديع ص١١اللا مام سخاوي

10\_ احكام ابوعلى الحسن بن نفر االطّوى

١٧\_ الجرح والتعديل ابن ابي حاتم ، ٢٩٧: باب الحاء

اوربعض روايات ميں الفاظ زيادہ ہيں۔.

يا احمد فلان بن فلان يصلى عليك يسميه باسمه واسم ابيه فيصلى الله عليه مكانها عشراً.

فرشتہ عرض کرتا یا نبی اللہ علیک وسلم فلاں بیٹا فلاں کا نام اوراس کے باپ
کا نام کے کرکہتا ہے کہ اس نے آپ پر درود پڑھا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کے بدلے اس شخص پر دس
رحمتیں نازل فرما تا ہے۔
( کتاب العجم لا بن الاعرابی ۱:۲۰۲۱)

اوربعض روایات میں عشرا کی جگه بیالفاظ میں:

ان الله یصلی علی ذاک العبد عشرین بکل صلاة. (عقیل ۱۳۹۳)

کهاس بنده پرالله تعالی بردرود شریف کے بدلے بیس رحمتیں نازل فرما تا ہے۔

تو اس حدیث شریف سے معلوم ہوا کہ ایک فرشتہ کو الله تعالیٰ نے تمام کا نئات کی
آوازیں سننے کی طاقت عطافر مائی ہے۔ جب ایک فرشتہ مدینہ شریف میں روضہ رسول صلی الله

تعالیٰ علیہ وسلم پر کھڑا ہوکر ساری کا ئنات کی آوازیں س سکتا ہے اور بیشرک نہیں تو پھر بیارے آقا

صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی ساعت کے بارے میں شک کرنا اور اس کوشرک کہنا کہاں کی مسلماد ہے۔

حضرت علامه عبد الرؤف مناوى ال حديث كى شرح ميں فرماتے ہيں: اى قوة يقتدر بها على سماع ما ينطق به كل محلوق من انس و جن (فيض القدر يشرح الجامع الصغير٢ - ٨٣)

لینی اللہ تعالیٰ نے اس فرشتے کوالیں قوت عطا فر مائی ہے کہ انسان اور جن اور اس کے سواتما مخلوق الہی کی زبان سے جو کچھ نکلتا ہے اس کوسنتا ہے۔

حضرت علامه العزیزی تحریر فرماتے ہیں: فی ای موضع کان. یعنی چاہے وہ آواز کہیں کی بھی ہو۔ (دورونز دیک سی جگه کی قید نہیں ہے) امام العزیزی ہی فرماتے ہیں:قال الشیخ حدیث حسن.

كەپەھدىيەخسن ہے۔

حضرت علامه ذرقانی مالکی اس کی شرح میں فرماتے ہیں:

ای قوق من انس و جن ای قوق من انس و جن ای قوق من انس و جن ایرهما .

یعنی اس کواتنی قوت دی گئی ہے کہ وہ کا ئنات کی جملہ مخلوق کے جومنہ سے نکلتا ہے جن انس وغیر ہماسے وہ اسے سننے کی قدرت رکھتا ہے۔ علامہ ابن قیم نے تحریر کیا ہے:

و قد صبح عنه ان الله و كل بقبره ملائكة يبلغون عن امته السلام. ( كتاب الروح ٢٥ المسألة السادسة اعادة الروح لميسة في القبر ) اورآ تخضرت صلى الله تعالى عليه وسلم سبع بيريج سندسة ثابت ہے كه الله تعالى نے آب

، ورہ سرت ن ہمدوں میں ہوکہ آپ کی سدے اور ہے جو مہر والی ہے۔ کی قبر پر فرشتے موکل فرمائے ہیں جو کہ آپ کی امت کاسلام آپ کو پہنچاتے ہیں۔

تو حدیث شریف ہے معلوم ہوا کہ دور ونز دیک ہے سنیا اور ہرمخلوق کی آواز سنیا ہوالڈ

تعالی کے ساتھ خاص نہیں بلکہ اس کی عطااور مہر بانی کے ساتھ اسکی مخلوق میں سے جھےوہ چاہے یہ ماقت عنایت فرماد ہے۔ ذلک فضل الله یو تیه من یشآء

تویہاں سے ان لوگوں کی جہالت بھی آشکا رہوتی ہے کہ جوفوراً ایسے معاملات پرشرک کافتوی جڑ کرخود گمراہی کی دلدل میں پیمس جاتے ہیں ۔

یقوت ساعت ایک ایسے فرشتے کی ہے جو کہ مارے آقاصلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا اونیٰ اللہ تعالی علیہ وسلم کا اونیٰ اللہ ہوکا؟ اللہ میں اس میں کا حال ہے آقا کا کیا حال ہوگا؟

چاہیں تواشاروں سے نے کایا ی کیٹ دیں ونیا کی

ية شان ب خدمت كالدون على سرداء كامالم كم إوكا

اس مبارک فریسے جو کہ آپ سلی اللہ تا لی علیہ وسلم سے دوضنہ الوویم مؤکل ہے کے نام کے بارے میں بعض کتابوں میں ہے۔۔

حضرت علامه جلال اله ين سيوطي فرمات مين:

الملك المؤكل بقر النبي صلى الله تعالى عليه وسلم الذي اعطى سماع الخلائق و قيل اسماؤهم اسمه مطروس.

(لكنز المدفون المثحون للسيوطي ٣٦٦)

وہ فرشتہ جو کہ نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی قبر پرموکل ہے جس کوتمام مخلوق کی آواز سننے کی طاقت عنایت فرمائی گئی ہے کہا گیا ہے کہ فرشتوں کے نام ہیں اور اس موکل فرشتہ کا نام مطروس (علیہ السلام) ہے۔

جبکہ اس کے برعکس حضرت علامہ مجد الدین فیروز آبادی اور حضرت علامہ مس الدین سخاوی نے ابن بشکو ال کے حوالہ سے اس مبارک فرشتہ کانام 'منظر وس نقل فر مایا ہے۔ ملاحظہ فرمائیں: الصلات والبشر ۱۳۰۰ اور القول البدیع ۱۲۱۔

ممکن ہے کہ علامہ سیوطی کی کتاب میں کتابت کی غلطی کی وجہ سے میم کے بعد نون حجوث کیا ہویا اس کے برنکس بھی ہوسکتا ہے۔ و لتداعلم بالصواب

اعتراض:

ال حدیث شریف پرایک تواعتراض بیکیاجاتا ہے جیبا کہ حضرت علامه امام ذہمی نے کیا ہے۔ تفود به اسماعیل بن ابواهیم اسنادا و متنا. (میزان الاعتدال ۱۳۳۱)

کیا ہے۔ تفود به اسماعیل بن ابواهیم سے اساعیل بن ابراہیم روایت کرنے میں متفرد ہے۔ (اوروہ ہے جمی ضعیف)

جواب:

حیرت ہے کہ امام ذہبی جیسا متبحر عالم دین فرمار ہاہے کہ اس حدیث میں اساعیل بن ابراہیم متفرد ہے، حالانکہ ایسا ہرگزئیں ہے بلکہ اس کے متابع امام بزار کی سند میں:

ابواحداورامام سفيان بن عينيه بيل -

اورا بن الاعرابی کی سند میں اس کا متابع ابوخالد القرشی یعنی عبد العزیز بن ابان ہے اور امام عقبلی کی سند میں اس کا متابع علی بن القاسم کنزی ہے۔

اورامام ابوالشيخ ابن حبان كي سند مين اس كامتابع قبيصه بن عقبه ہے۔

جب اس کے استے متابع موجود ہیں تو پھر پیاعتراض بالکل بے کارہے کہ اس میں

اساعیل بن ابراہیم مقردہ۔

دوسرااعتراض:

اس روایت کی سند میں نعیم بن صمضم ہے جس کے بارے میں امام ذہبی نے لکھا ہے: ضعفہ بعضهم.

اس کوبعض نے ضعیف کہاہے۔

جواب سوال میہ کہوہ بعض کون ہیں کہ جنہوں نے اس کوضعیف کہاہے جب تک جارح کا پنة نہ ہوجرح بركارہے۔

حضرت الم علامه ابن حجر عسقلانی فرماتے ہیں: و ما عرفت الی الآن من ضعفه. (لیان المیز آن ۲۹:۲۱)

میں ابھی تک نہیں جان سکا کہ اس کوضعیف کہنے والا کون ہے۔ تیسر ااعتراض:

اس روایت میں عمران بن حمیری ہے جس کے بارے میں امام منذری فرماتے ہیں: لا یعرف (الترغیب والتر ہیب،۲:۵۰۰)

لینی یہ مجہول ہے کون ہے پہتہیں ہے۔

جواب:

بدراوی مجہول نہیں بلکہ ثقہ ہے جبیہا کہ امام سخاوی فرماتے ہیں: بل هو معروف. (القول البدیع ۱۱۲۰)

یعنی یہ مجہول نہیں بلکہ معروف ہے۔

امام ابن حبان نے اس کو کتاب الثقات میں ذکر کیا ملاحظہ فرمائیں: کتاب الثقات

\_ ۲۲۳: ۵

مولوی عبد الرحمٰن مبارک پوری نے لکھا ہے: فیان السمحدثین قد اعتدوا بثقات ابن حبان و صرحوا بانه یرتفع الجهالة عمن قیل انه مجهول بتو ثقیه.

(ابكارالمنن في تقييد آثار اسنن ص١٣٩ باب في القرأة خلف الامام)

بیشک محدثین نے ابن حبان کی ثقات پراعتاد کیا ہے اور انہوں نے صراحت کی ہے کہ ابن حبان کا کتاب الثقات میں ذکر کرنا راوی کو جہالت سے نکال دیتا ہے ( یعنی اس راوی سے جہالت اٹھ جاتی ہے )

اور پھر اس حدیث کے شواہر بھی موجود ہیں لہذا بیا پنے شواہر کے ساتھ حسن یا صحیح

مديث ہے:

شامدنمبرا:

قال الديلمي انباء ناوالدي انبانا ابو الفصل الكرابيسي انبأنا ابو العباس بن توكان حدثنا موسى بن سعيد حدثنا احمد بن حماد بن سفيان

حدثنى محمد بن عبد الله بن صالح المروزى ، حدثنا بكر بن خراش عن قطربن خليفة عن ابى الطفيل عن ابى بكر الصديق قال قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم اكثروا الصلاة على فان الله و كل بى ملكا عند قبرى فاذا صلى على رجل من امتى قال لى ذلك الملك يا محمد ان فلان بن فلان صلى على رجل من امتى قال لى ذلك الملك يا محمد ان فلان بن فلان صلى عليك الساعة.

(الدیلی مندالفردوس بحاله کنزالهمال ۱۳۱۱، درقانی ۳۳۵: ۱۳۳۰، اللای المعنوعة للسیوطی ۱۲۸۴، کتاب المناقب الله تعالی علیه هفرت ابو بکرصدین رضی الله تعالی عنه سے دوایت ہے که رمول الله صلی الله تعالی علیه وسلم نے فرمایا مجھ پرزیادہ درود پڑھا کرو کیونکہ الله تعالی نے ایک فرشته میری قبر پرمقر رفر مایا ہے کہ یارسول بس جب میری امت میں سے کوئی شخص مجھ پر درود پڑھتا ہے تو وہ فرشته عرض کرتا ہے کہ یارسول الله فلاس بن فلاس نے اس گھڑی آپ پر درود پڑھا ہے۔

الله فلاس بن فلاس نے اس گھڑی آپ پر درود پڑھا ہے۔

شام بر نم بر۲:

عن ابى امامة الباهلى رضى الله تعالىٰ عنه قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عنه قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: من صلى على صلاة صلى الله عليه عشرا بها ملك موكل حتى يبلغنيها.

(المعجم الكبيرللطمر اني ٨ برقم الاع، القول البديع ١١٣، جلا الافهام ٢٩)

حضرت ابوامامه رضی الله تعالی عنه سے روایت ہے که رسول الله صلی الله تعالی علیہ وسلم فی ارشاد فر مایا جس نے مجھ پر ایک مرتبہ درود پڑھا الله تعالی اس پردس رحمتیں نازل فر مائے گا۔ اورایک فرشتہ مقرر ہے جو کہ مجھے وہ درود شریف پہنچاد ہتا ہے۔ تو ٹابت ہوا کہ بیھدیٹ شریف اینے شواہد کے ساتھ سے ہے۔

## مدیث نمبر ۱۸:

اخبرنا على بن محمد بن بشران أنبأ ابو جعفر الرازى ثنا عيسى بن عبد الله الطيالسى ثنا العلاء بن عمر والحنفى ثنا ابو عبد الرحمن عن الاعمش عن ابى صالح عن ابى هريرة عن النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم قال: من صلى على عند قبرى سمعته و من صلى على نائياً ابلغته.

حفزت ابوہریہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا: جس نے میری قبر کے پاس مجھ پر درود شریف پڑھا میں اس کوخود سنتا ہوں اور جس نے قبر سے دور پڑھاوہ مجھے پہنچادیا جاتا ہے۔

ابو عبد الرحمن هذا هو محمد بن مروان السدى فيما ارى وفيه نظر وقد مضى ما يوكده.

ابوعبدالرحمٰن وہ محمد بن مروان سدی ہے میرے نز دیک اس میں نظر ہے۔ (ضعیف ہے) مگراس حدیث کی تائید گذشتہ احادیث سے ہوتی ہے۔ تخریخ تنج حدیث:

الترغيب والتربيب للا مام الى القاسم الاصبها ني ٣٠: ١٢ باب الترغيب في الصلوة على النبي صلى الله تعالى عليه وسلم

طبقات الثافعية الكبرى للامام تاج الدين السبكي ، ١: ٨٥

شعب الايمان للا مام بيهي ٢١٨:٢٠ باب في تعظيم النبي صلى الله تعالى عليه وسلم واجلاله و

تو قيره۔

رسائل القشير بيلا مام ابي القاسم القشيري، ١٥

تاريخ بغدادامام ابو بكر الخطيب البغد ادى٢٩٢:٣٥

ال روایت سے بعض لوگ بیاستدلال کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم قریب سے پڑھنے والے کا درود شریف تو خود بنفس نفیس ساعت فرماتے ہیں کیکن دور سے خود نہیں سنتے بلکہ فرشتوں کے ذریعے آپ کو پہنچایا جاتا ہے جبیبا کہ اس روایت میں موجود ہے۔ اور اگر آپ خود ساعت فرماتے ہوتے تو یہ نہ فرماتے کہ جودور سے پڑھے وہ مجھے پہنچایا جاتا ہے۔

تو پہلے نمبر پرتو یہ کہ بیر حدیث موضوع ہے لہذا اس کوشیح روایات کے مقابلہ میں پیش نہیں کیا جاسکتا۔ کیونکہ اس میں ایک راوی ہے۔ ابوعبد الرحمٰن محمد بن مروان السدی جو کہ نہایت ہی ضعیف بلکہ تہم بالکذب ہے۔

امام ذہبی فرماتے ہیں:

تركوه و اته مه بعضهم قال البخارى: سكتوا عنه و هو مولى البخطابيين لا يكتب حديثه البتة و قال ابن معين ليس بثقة. وقال احمد: ادركته قد كبر فتركته قال نصر بن مزاهم و هو متهم و قال ابن عدى الضعف على دوايته بين.

محدثین نے اسے ترک کردیا اور بعض نے اس پرجھوٹ کی تہمت لگائی ہے، بخاری نے کہا" مسکتو اعنه" اور "مولی خطابیین" ہے۔ اس سے ہرگز حدیث بیں کھی جائے گ۔
ابن معین نے کہا کہ وہ تقہ نہیں ہے۔ امام احمہ نے فرمایا میں نے اس کو پایا کہ وہ بوڑھا ہو چکا تھا
میں نے اس کو ترک کردیا۔ نفر بن مزاہم نے اس کو جم بالکذب کیا امام ابن عدی نے کہا کہ اس کی روایات برضعف ظاہر ہے۔

ام عقیلی فرماتے ہیں: عن ابن نصیر یقول محمد بن مروان الکلبی کذاب لا اصل بمحفوظ و لایتابعه الا من هو دونه. (الضعفاء الکبیر ۱۳۲۱، ۱۳۲۱)

ابن نصیر نے کہا کہ یہ گذاب ہے (اماع قیلی نے فرمایا) کہاس کی اس مدیث کی جو کہ امام اعمش سے ہے کی کوئی اصل نہیں ہے اور یہ مخوظ نہیں اور نہ ہی اس کا کوئی متابع ہے گروہ اس

ہے بھی گیا گزراہے۔

#### حضرت امام علامه مزى فرمات بين:

قال عبدالسلام بن عاصم عن جرير بن عبدالحميد: كذاب و قال عبدالله عباس الدورى والغلابى عن يحيى بن معين ليس بثقة و قال محمد بن عبد الله بن نمير ليس بشى: وقال يعقوب بن سفيان الفارسى: ضعيف غير ثقة و قال صالح بن محمد البغدادى الحافظ كان ضعيفا و كان يضع الحديث ايضا و قال ابو حاتم ذاهب الحديث متروك الحديث لايكتب حديثه البتة و قال البخارى لايكتب حديثه البتة و قال النسائى: متروك الحديث و قال فى موضع آخر ليس بثقة و لا يكتب حديثه. (تهذيب الكمال ١٤٠٤)

جریر بن عبدالحمید نے کہا کذاب ہے۔امام یحی بن معین نے کہا تھنہیں ہے (ضعف ہے)۔ محمہ بن عبداللہ بن نمبر نے کہا: یہ لیس بٹی (پچھ بھی نہیں) ہے۔ یعقوب بن سفیان نے کہا تھنہیں بلکہ ضعف ہے۔ دس فرای نے کہا ضعف ہے اور حدیث وضع بھی کرتا (گھڑ لیتا) تھا۔ امام ابو عاتم نے کہا کہ یہ ذاہب الحدیث ہے۔ متر وک الحدیث ہاں سے حدیث ہرگز نہ تھی جائے۔امام نائی نے حدیث ہرگز نہ تھی جائے۔امام نمائی نے فرمایا: متر وک الحدیث ہے اور دوسری جگر فرمایا یہ تھنہیں۔اس سے حدیث نہ تھی جائے گی۔ فرمایا: متر وک الحدیث نہ تھی جائے گی۔ امام محمد بین حبان فرماتے ہیں:

كان مسمن يسروى السموضوعات عن الاثبات لا يبحل كتابة حديثه الاعلى جهة الاعتبار و لا الاحتجاج به بحال من الاحوال.

(كتاب الجر ومين من المحدثين والضعفاء والمتر وكين،٢٨٦)

بی نقات راو بول سے موضوعات روایت کرتا ہے اس سے صدیث کھنی جائز نہیں ہے گر اعتبار کے طور پر جہاں تک اس سے احتجاج کامعاملہ ہے تو وہ کسی حال میں بھی جائز نہیں ہے۔

امام ابن جوزی فرماتے ہیں:

و قال يحيى: ليس بثقة وقال مرة ليس بشيء و قال ابراهيم كذاب و قال السعدى: ذاهب و قال النسائى و ابو حاتم الرازى والازدى متروك الحديث. قال الدار قطنى ضعيف.

(کتاب الضعفاء والمتروکین لابن الجوزی ۹۸:۳)

میخی بن معین نے کہا کہ تقنہیں اورایک جگہ فرمایا: لیس بشی ء، ابراہیم نے کہا کذاب ہے، سعدی نے کہا: ذاہب الحدیث ہے۔ امام نسائی ابوحاتم رازی اورامام از دی نے کہا متروک الحدیث، امام داقطنی نے کہا کہ پیضعیف ہے۔

امام بر بان طبی فرماتے بیں: قال صالح بن محمد ضعیف یضع. (الکشف الحسٹیٹ عن رمی بوضع الحدیث تحلی ۲۴۷)

صالح بن محمد نے فرمایا کہ پیضعیف ہے اور احادیث وضع کرتا ہے۔

اوراسی طرح دیگر بے شار محدثین نے اس راوی پربری سخت جرمیں کی ہیں اور کسی ایک بھی معتبر محدث سے اس کی تعدیل مروی نہیں جس سے بیم علوم ہوا کہ اس راوی کی بیر وایت نہ صرف ضعیف ہے بلکہ موضوع جیسا کہ علامہ ابن ہادی نے کہا:

هذا الحديث موضوع على رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم ليس له اصل و لم يحدث به ابوهريرة و لا ابو صالح و لا الاعمش و محمد بن مروان السدى متهم بالكذب والوضع.

(الصارم المنكى ٢٨٣٠)

یہ حدیث رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پروضع کی گئی ہے اس کی پچھاصل نہیں ہے اور نہ ہی اس کو حضرت ابو ہریرہ نے روایت کیا اور نہ ابو صالح نے اور نہ ہی اعمش نے اور محمد بن مروان السدی متہم بالکذب اور متہم بالوضع ہے۔

تو ثابت ہوا کہ بدراویت موضوع ہے۔اس سے نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا دور

سے سننے کا انکار کرنا سراسر جہالت وحماقت ہے۔

دوسرى علت:

اس روایت میں محمد بن مروان کے ساتھ ساتھ اس سے روایت کرنے والا راوی العلاء بن عمر والحقی بھی متکلم فیدہے۔

حضرت علامه ابن حجر وعلامه ذهبي فرماتے ہيں:

العلاء بن عمرو الحنفى الكوفى متروك و قال ابن حبان لا يجوز الاحتجاج به بحال . و قال الازدى لايكتب حديثه و قال النسائى ضعيف . وقال العقيلى بعد تخريجه منكر ضعيف المتن لا اصل له .

(السان الميز ان ٢٠١٨٥:١٨١ ١٩٨٨ميزان الاعتدال ١٠٣٠)

متروک ہاورائن حبان نے کہا کہ کی حال میں بھی اس سے احتجاج نہیں کیا جائے گا ۔ از دی نے کہا کہ اس سے حدیث نہیں کیا جائے گا ۔ انام نسائی نے فرمایا کہ بیضعف ہاور امام قبلی نے اس کی ایک حدیث کی ترج کے بعد فرمایا کہ بیحدیث منکر ہے اور ضعیف المتن ہے اور اس کی کوئی اصل نہیں ہے۔

تیسری علت: بیرحدیث منکرے۔

یہ حدیث چونکہ سی اور اس میں دوراوی نے جو کہ ابھی آگے آر بی ہیں اور اس میں دوراوی زبر دست ضعیف ہیں لہذا اصول حدیث کے تحت منکر روایت ہے اور منکر روایت سے استدلال جائز نہیں ہے۔

چوهی علت:

اس روایت میں ایک راوی امام اعمش ہیں جو کہ اگر چہ بہت بڑے امام ہیں کیکن مدلس ہیں اور مدلس راوی جب عن : ہے روایت کر ہے تو اس کی روایت بالا تفاق مردود ہوگی۔ حضرت علامہ ابن ججر فرماتے ہیں :

سليمان بن مهران الاعمش محدث الكوفة و قارئها وكان يدلس

وصفه بذلك الكرابيسي والنسائي والدار قطني وغيرهم.

(طبقات المدلسين ١٣٣١ رالنكت على كتاب ابن الصلاح ٢: ١٢٠٠ ، المرتبة الثالثة النورااثاني عشر، معرفة التدليس) مدلس كاعنعنه بالاتفاق مردود ہے۔

قاضى عبدالوباب" المخلص "مين فرماتے بين: التدلس جوح و ان من ثبت انه كان يدلس لا يقبل حديثه مطلقا. (النكت على الكتاب بن الصلاح ٢٣٢:٢٦، فتح المغيث شرح الفية الحديث ان ١٨٨)

تدلیس جرح ہے اور جس سے ثابت ہوجائے کہ وہ تدلیس کرتا ہے تو اس کی روایت مطلقا قبول نہیں کی جائیگی۔

امام شافعی فرماتے ہیں:

فقلنا لا نقبل من مدلس حديثا حتى يقول: حدثني او سمعت.

(الرسالة في اصول الفقه للشافعي ١٠٣٥ فقره،١٠٣٥)

پس ہم کہتے ہیں کہ ہم مدلس کی روایت قبول ہیں کرتے مگر جب وہ حدد نسسی یا مسمعت کے لفظ ہولے۔

حضرت امام نو وی تحریر فرماتے ہیں:

والمدلس اذا قال: عن، لا يحتج به ولو كان عدلا ضابطا.

(المجموع شرح المهذب ۱۵۸،۱۲۳:۵۰۱)

اور مدلس جب ''عن' کے ساتھ روایت کرے تو وہ قابل ججت نہیں ہوگا اگر چہ عادل و ضابط ہی کیوں نہ ہو۔

امام ابن عبدالبرفر ماتے ہیں:

الا ان يكون الرجل معروفا بالتدليس ، فلا يقبل حديثه حتى يقول: حدثنا او سمعت فهذا ما لا اعلم فيه ايضا خلافا.

(مقدمة التمهيد لما في الموطامن المعاني ولاسانيدا:١٣)

ایباراوی جو کہ صفت تدلیس کے ساتھ معروف ہواس کی حدیث ہرگز قبول نہیں کی جائے گی جب تک کہ وہ مسئلہ ہے کہ اس میں بھی مجھے کسی جائے گی جب تک کہ وہ "حدثنا" یا" سمعت" نہ کہے۔ بیدوہ مسئلہ ہے کہ اس میں بھی مجھے کسی کے اختلاف کاعلم نہیں ہے۔

تو ثابت ہوا کہ مدلس کی روایت قابل قبول نہیں ہوتی اور فدکورہ بالاحدیث کا مدار چونکہ امام سلیمان بن مہران الاعمش پرہے جو کہ مدلس ہیں اور وہ روایت بھی''عن'' کے ساتھ کر رہے ہیں۔ بہذا بیروایت قابل قبول نہیں ہو سکتی۔

امام ابن رجب حنبلی قل فرماتے ہیں:

وقال الشاذ كونى: من اراد التدين بالحديث فلا يأخذ عن الاعمش ولاعن قتادة الاما قالا "سمعناه".

(شرح العلل الترندي، ۱:۳۵۳ باب السادس ان لا يكون مدلسا) امام شاذكونى نے فرمایا كه جو تخص تدین بالحدیث چا به تا ہے تو وہ امام اعمش اور قادہ سے روایت نه لے جبکه وہ سمعنا (ہم نے سا) كے لفظ نه بوليس۔ محمد بن مروان السدى الصغير كامتا بع:

بعض حضرات فرماتے ہیں کہ چونکہ ابوالشیخ کی سند میں محمد بن مروان السدی کا متابع ابومعاویہ ہے جو کہ تقدہے جبیبا کہ حضرت امام ابوالحسٰ علی بن محمد بن الکنانی فرماتے ہیں:

و تابع السدى عن الاعمش فيه ابو معاوية اخرجه ابو الشيخ قلت سنده جيد كما نقله السخاوى عن شيخه الحافظ ابن حجر . (تزييالشريع: ١٠ ٢٣٥ كتاب المناقب والمثاليب الفصل الثاني)

اس میں سدی کا امام اعمش سے تابع ابومعاویہ ہے اس سند کا ابوالشیخ نے اخراج کیا ہے۔ ہیں کہتا ہو کہ اس کی سند جید ہے جیسا کہ خاوی نے اپنے شیخ ابن جمر سے نقل فر مایا ہے۔ ابوالشیخ کی روایت اس طرح ہے:

حدثنا عبدالرحمن بن احمد الاعرج حدثنا الحسين بن الصباح حدثنا

ابومعاوية حدثنا الاعمش عن ابى صالح عن ابى هريرة رضى الله تعالىٰ عنه. قال قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم من صلى على عند قبرى سمعته و من صلى على من بعيداعلمته.

(جلاء الافهام في الصلاة والسلام على خير الانام لابن القيم، ١٩

ابومعادیہ اعمش سے وہ ابوصالح سے ادر وہ حضرت ابو ہریرہ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا جومیری قبر کے قریب مجھ پر درود پڑھے میں اسے خود سنتا ہوں اور جب درود دور سے پڑھتا ہوتو اس کا مجھے علم دیا جاتا ہے۔

علامه ابن قيم في اس روايت وفقل كرك كهاب: وهذا الحديث غريب جداً.

به بهت بی غریب مدیث ہے۔

علامہ ابن قیم نے اس کوشایداس لئے غسریب جدد کہاہے کہ اس میں ایک راوی (عبد الرحمٰن بن احمد الاعرج) مجبول الحال ہے۔

اور چونکہ اس سند میں امام اعمش رحمۃ الله علیہ نے '' عن' سے روایت کی۔ وہ چونکہ مرکس ہیں لہذا بیردوایت نا قابل قبول ہے۔ میروایت منکر ہے:

چونکہ بیروایت ان سیخے روایات کے خلاف ہے جن میں نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا کہ درود وسلام چاہے کہیں بھی کوئی پڑھے اس کی آواز سن لیتا ہوں لہذا ہے حدیث منگر تشہرے گی جیسا کہ محدثین نے اصول بیان فرمایا۔

الم ابو تحيى ذكريا بن محمد الانصارى (م٩٢٧ه) فرماتے بيں: والسمنكر ما خالف فيه المستور او الضعيف. (فتح الباقی بشرح الفية العراقی ص٤٤٥)

منر وہ روایت ہے جس میں مستوریاضعیف راوی ثقات کی مخالفت کرے۔ حضرت امام سخاوی فرماتے ہیں:

ان الشاذ راويه ثقة، او صدوق غير ضابط والمنكر راويه ضعيف

بسوء حفظه او جهالته او نحو ذلک و کذا فرق فی شرح النخبة بینهما لکن مقتصراً فی کل منهما علی قسم المخالفة فقال فی الشاذ انه مارواه المقبول منحالفا لمن هو اولی منه. و فی المنکر انه مارواه الضعیف مخالفاً والمقابل للمنکر هو المعروف.

(فق المغیف، بشر ح الفیة الحدیث، اله ۲۰۲۰)

شاذ وہ روایت ہے کہ جس کا راوی ثقتہ یاصد وق غیر ضابط ہواور منکر وہ ہے جس کا راوی ضعیف ہوسوء حفظ یا جہالت یا اس جیسی کسی اور علت کی وجہ سے اور جیسا کہ شرح نخبۃ الفکر میں ان دونوں میں نخالفت کی شق لگائی گئی ہے۔ شاذ میں فر ما یا کہ مقبول راوی اپنے سے زیادہ ثقہ راوی کی مخالفت کر ہے اور منکر وہ ہے کہ ضعیف راوی ثقتہ کی مخالفت کر ہے اور منکر کے مقابل روایت معروف کہلاتی ہے۔

تو چونکہ اس روایت میں محمد بن مروان السدی ضعیف بلکہ کذاب ہے جبکہ اس کے متابع والی روایت میں محمد بن مروان السدی ضعیف بلکہ کذاب ہے جبکہ اس کے مخالف روایت متابع والی روایت میں کوئی بھی راوی نہیں جیسا کہ آگے آرہا ہے تو ثابت ہوا کہ بیروایت منکر ہے۔

نبى اكرم صلى الله تعالى عليه وسلم كا دورونز ديك سدرود وسلام كاساعت فرمانا:

حفزات انبیائے کرام اللہ تعالیٰ کے ففل وکرم اور عنائیت وعطامے دورونزدیک سے سنتے اور دیکھتے ہیں جبیا کہ حضرت سلیمان علیہ السلام کے بارے میں قرآن پاک میں موجود ہے۔

الله تعالی ارشاد فرما تاہے:

حَتْطَىٰ اَتَوُا عَلَىٰ وَادِ النَّمْلِ قَالَتُ نَمُلَةً يَّا اَيُّهَا النَّمُلُ ادُخُلُوا مَسْكِنَكُم لَا يَخُطِمَنَّكُمُ سُلَيْمَنُ وَ جُنوُدُه وَهُمُ لَا يَشُعُرُون فَتَبَسَّم ضَاحِكاً مِّنُ قَوْلِهَا. يَخُطِمَنَّكُمُ سُلَيْمَنُ وَ جُنوُدُه وَهُمُ لَا يَشُعُرُون فَتَبَسَّم ضَاحِكاً مِّنُ قَوْلِهَا. (النمل: ١٩ م ١٥)

یہاں تک کہ حضرت سلیمان چیونٹیوں کی وادی پر آئے ایک چیونٹی بولی اے چیونٹیوا اے گھروں میں چلی جاؤتہ ہیں کیل نہ ڈالیں سلیمان اور ان کالشکر بے خبری میں تو حضرت

سلیمان اس کی بات من کرمسکرا کر ہنے۔

حضرت سلیمان نے چیونی کی بیآواز تین میل سے من کی تھی جیسا کہ تفاسیر کی معتبر کتابوں میں لکھاہے۔ملاحظہ فرمائیں:

| ۳۱:۳          | م بغوی               | تفيير معالم التزيل للامام بغوى |  |
|---------------|----------------------|--------------------------------|--|
| 124:1+        | للا مام آلوسى بغدادى | روح المعاني                    |  |
| <b>rrr:</b> 4 | للامام اساعيل حقى    | مروح البيان                    |  |
| <b>rr</b> a:r | · للذمخشري           | الكثان                         |  |
| <b>7</b> 21:1 | للامام الدميري       | مياة الحوان الكبري             |  |
| MV            | للا مام سيوطي        | تفيرجلالين                     |  |
| <b>**Y:</b> * |                      | ، جمل                          |  |
| 1+1:2         |                      | مظهري                          |  |
| ۳۸۰:۳         | A                    | م مدارک                        |  |

## حضرت موسى عليه السلام كي بصارت:

عن ابى هريرة قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم "لما كلم الله موسىٰ كان يبصر دبيب النمل على الصفا في ليلة الظلماء من مسيرة

عشرة فراسخ. (المعجم الصغيرللامام الطمر اني ٢٢:١)

(فردوس الاخبارللامام ديليس ١٤٢١)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے ارشا دفر مایا کہ جب حضرت موکی علیہ السلام سے اللہ نے کلام

رموں اللہ فی اللہ علی معید و م سے ارحماد رمایا کہ جب سرت موں معید اسلام سے اللہ سے قلام فرمایا تو حضرت موی اندھیری رات میں صاف بھر پردس فرسخ کے فاصلہ سے چیونی کود کھے لیتے

تق

علامه دمیری فرماتے ہیں:

وروى الدار قطني والطبراني في معجم الاوسط عن ابي هريرة.

(حياة الحوان الكبرى ٢٤٢٢)

اور دارتطنی اورطبرانی نے جمجم اوسط میں حضرت ابو ہریرہ رضی الله تعالی عنہ سے روایت

کیاہے۔

امام شہاب الدین خفاجی فرماتے ہیں:

و لما كانت هذه القوة حصلت للكليم بالتجلى فحصولها للنبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم بعدالاسراء. (تيم الرياض شرح الثقا ٢٨١:١)

جب بیقوت بصارت کلیم کواللہ کی بیلی کے ساتھ حاصل ہوتو ہمارے بیارے آقاصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے لئے معراج کے بعداس کا کیا حال ہوگا۔ اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے لئے معراج کے بعداس کا کیا حال ہوگا۔ اعتراض:

امام طرانی فرماتے ہیں تفود به هانی بن یحیی. اس میں بانی بن سکی متفرد

-4

جواب:

اگر ہانی بن بحی متفرد بھی ہوتا تو کوئی بات نہ بھی کیونکہ وہ تقدراوی ہے جیسا کہ امام ابن حبان نے اس کو'' کتاب الثقات'' میں ذکر کیا ہے۔ (۲۲۷-۲۳۷) کیکن یا در ہے کہ اس صدیث میں

سلیمان اس کی بات سن کرمسکرا کر ہنے۔

حضرت سلیمان نے چیونی کی به آواز تین میل سے من کی تھی جیسا کہ تفاسیر کی معتبر کتابوں میں لکھاہے۔ملاحظ فرمائیں:

| ۳۱۱:۳          | م بغوی               | تفسير معالم التزيل للامام بغوى |  |
|----------------|----------------------|--------------------------------|--|
| 124:1+         | للا مام آلوسى بغدادى | م روح المعاني                  |  |
| ۳۳۳:۲          | للامام اساعيل حقى    | م روح البيان                   |  |
| <b>770:7</b>   | للذمخشري             | الكثاف                         |  |
| ۳۷۸:۲          | للامام الدميري       | مياة الحوان الكبري             |  |
| MIA            | للا مام سيوطي        | تفسرجلالين                     |  |
| <b>**Y:</b> ** |                      | ء جمل                          |  |
| 1-1-1          |                      | م مظهری                        |  |
| ۳۸۰:۳          |                      | مدارک                          |  |

تو قرآن کی اس آیت کریمہ سے معلوم ہوا کہ حضرات انبیائے کرام علیہم السلام دور
سے آوازیں ساعت فرماتے ہیں۔اوراگریہ کہا جائے کہ تین میل دور سے سننے والی تفسیری روایت
کوہم نہیں ماننے تو ہم کہیں گے کہ نہ ماننے کا کوئی علاج نہیں ،لین اتنا تو ہر کوئی مانے گا کہ حضرت
سلیمان علیہ السلام نے چیونٹی کی آواز سی تھی اگر تین میل سے نہیں سی تھی تو قریب سے ہی مان لیا
جائے تو بھی ثابت ہوتا ہے کہ حضرات انبیائے کرام عام لوگوں سے زیادہ ساعت کے مالک
ہیں۔ای طرح حضرات انبیائے کرام دور کی اشیاء بھی و کھتے ہیں جو کہ عام اشخاص نہیں و کھیے
ہیں۔ای طرح حضرات انبیائے کرام دور کی اشیاء بھی و کھتے ہیں جو کہ عام اشخاص نہیں و کھیے۔

## حضرت موى عليه السلام كى بصارت:

عن ابى هريرة قال: قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم "لما كلم الله موسى كان يبصر دبيب النمل على الصفا في ليلة الظلماء من مسيرة

عشرة فراسخ. (المجم الصغيرللامام الطمر اني ٢٢:١)

(فردوس الاخبارلال مام ديلي ١٠٢١)

حضرت ابو ہریرہ درضی اللہ تعالی عند فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جب حضرت موکی علیہ السلام سے اللہ نے کلام فرمایا تو حضرت موکی اندھیری رات میں صاف بھر پردس فرسخ کے فاصلہ سے چیونٹی کود کھے لیتے منہ

علامه دميري فرمات بين:

وروى الدار قطني والطبراني في معجم الاوسط عن ابي هريرة.

(حياة الحيوان الكبرى ٢:٢ ١٣٤)

اور دار قطنی اور طبرانی نے مجم اوسط میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت

کیاہ۔

امام شہاب الدين خفاجي فرماتے ہيں:

و لما كانت هذه القوة حصلت للكليم بالتجلى فحصولها للنبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم بعدالاسراء. (تيم الرياض شرح الثقا ١٠٨١)

جب یقوت بصارت کلیم کواللہ کی بجلی کے ساتھ حاصل ہے تو ہمارے بیارے آقاصلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے لئے معراج کے بعداس کا کیا حال ہوگا۔ اعتراض:

امام طرانی فرماتے ہیں تفرد به هانی بن یحیی اس میں بانی بن سحی متفرد

جواب:

اگر ہانی بن بحی متفرد بھی ہوتا تو کوئی بات نہ بھی کیونکہ وہ تقدراوی ہے جیسا کہ امام ابن حبان نے اس کو ''کتاب الثقات'' میں ذکر کیا ہے۔ (۲۲۷-۹) کیکن یا در ہے کہ اس صدیث میں

ہانی بن بحی متفرد نہیں ہے بلکہ اس کا ثقہ تا لیع امام قاضی عیاض کی روایت ( کتاب الشفا ا:۳۳) میں 'نہام' ہے۔

امام ملاعلی قاری فرماتے ہیں:

وهو ابن يحيى بن دينار العودى قال الحلبي وغيره.

(شرح شفاملاعلی قاری ۱:۰۸۸، بامش علی سیم الریاض)

کہ امام حلبی نے کہا کہ میں مام بن بحی بن دینارعودی ہے۔

اورامام خفاجی فرماتے ہیں:

(نسيم الرياض ا: ٣٨٠)

هو همام بن الحارث النخعي الكوفي.

كديدهام بن الحارث التخعي كوفي ہے۔

ان دونوں راویوں میں سے جاہے کوئی ایک راوی بھی ہو کیونکہ دونوں ثقہ ہیں۔لہذا سے

اعتراض اٹھ گیا کہاس میں ہانی متفرد ہے۔

اعتراض نمبرا: ً

اس میں ایک راوی حسن بن ابی جعفر جفری ہے جو کہ ضعیف ہے۔

جواب:

اگر چہاس پربعض محدثین کا کلام ہے لیکن کسی نے اس کو کذاب نہیں کہا کہ اس کی احادیث موضوع ہوں کیونکہ

امام ابن عدى فرمات مين:

وهو عندى ممن لا يتعمد الكذب. (ميزان الاعتدال ١٠٨٢)

میرے نز دیک وہ جھوٹ نہیں بولتا۔

اورامام عبدالرحلن مهدى نے اس يرجرح سے رجوع فرماليا تھا۔ آپ فرماتے ہيں:

تفكرت فيه اذا كان يوم القيامة قام متعلق بي و قال: رب سل عبدالرحمن فبم اسقط عدالتي؟ و ماكن لي حجة عند ربي. فرأيت ان احدّث

(ميزان الاعتدال ٢٨٣١)

عنه.

میں نے غور وفکر کیا کہ جب قیامت کا دن ہوگا تو بیخض کھڑا ہوکر میرے متعلق کے گا کہ اے رب عبدالرحمٰن سے بوچھ کہ اس نے کیوں میری عدالت ساقط کی تو میرے پاس اس پر جرح کی کوئی دلیل نہیں ہوگی۔ پس میں نے دیکھا کہ اس سے روایت لینی چاہئے۔

اگراس راوی کی روایت ضعیف بھی ثابت ہوجائے تب بھی کوئی جرح نہیں کیونکہ یہ ' نضیلت ہےاور فضائل میں ضعیف حدیث بالا تفاق قبول ہے۔

جب دیگرانبیائے کرام کی ساعت وبصارت کا بیرحال ہے توسب نبیوں کے امام وسر دار حضور نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ساعت وبصارت کا کیا حال ہوگا۔ سے صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی بصارت:

آپ صلى الله تعالى عليه وسلم في قرمايا: ان الله قد رفع لى الدنيا فأنا انظر اليها الى عائن فيها الى يوم القيامة كانما انظر الى كفى هذه.

بیشک الله عز وجل نے ساری دنیا میرے سامنے کردی ہے تو میں اے اور جو کچھاس میں قیامت تک ہونے والا ہے سب کوایسے دیکھ رہا ہوں عیسے اپنی تھیلی کو دیکھتا ہوں۔

\_ ( كتاب الفتن والملاحم بن حمادا: ا)

ا\_ (المعجم الكبيرللطمر اني كذا في كنز العمال ١١: ٣٢٠)

۱\_ (صلية الاولياء للأمام ابونعيم ٢:١٠١)

٩\_ (الترغيب والتربيب للامام الحافظ البي القاسم اساعيل الاصبهاني ٢١١:٢)

تو اس سے ثابت ہوا کہ آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا سُنات کو ملاحظہ فرمارہے ہیں اور احظہ بھی ھیتاً ہے نہ کہ مجاز أ جبیبا کہ اس حدیث کی شرح میں علامہ زرقانی فرماتے ہیں:

اشارة الى انه نظر حقيقة دفع به احتمال انه اريد بالنظر العلم.

(زرقانی شرح مواہب ۲۰۵:۷)

اس میں اشارہ ہے کہ آپ اس کوحقیقتاً دیکھرہے ہیں اور اس سے بیا حمّال دفع (دور) ہوجا تا ہے کہاس سے آپ کاارادہ علمی نظر کا تھا۔

اوریمی حال آپ کی ساعت کا ہے کہ آپ اللہ تعالیٰ کی عطا کردہ طاقت سے دور و نز دیک سے سنتے ہیں۔جیسا کہ احادیث مبار کہ میں ہے۔آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

انى ارى ما لا ترون و اسمع ما لا تسمعون و فى رواية و انى اسمع لاطيط السمآء.

میں وہ دیکھتا ہوں جوتم نہیں دیکھتے اور میں وہ سنتا ہوں جوتم نہیں سنتے اور ایک روایت میں ہے: میں اس وقت آسمان کی چرچراہٹ سن رہا ہوں۔

ا منداحد (عن الي ذر) امام احدين عنبل ٢٠٠٥ ا

ا\_ المستدرك المام ما ۲: ١٠ ١٥، ١٠ م ٩٤٠ م ١٥٠٠ م

۳- الجامع للامام الترمذي، ۵۷:۲ ابواب الزمد

۵\_ كتاب العظمة لا بي الشيخ الاصبها ني ۹۸۲:۳

۲\_ مشكل الآثار (عن حكيم بن حرام ) للامام طحاوي ٣٠٠٣

ے۔ شعب الایمان (عن ابی ذر) للا مام بیم قل ۱:۳۸۳

٨\_ دلاكل النبوة امام ابونعيم الاصبهاني ٢:١

٩\_ فردوس الاخبار للامام الديلمي ا: ١٠٠١

١٠ حلية الاولياء للامام ابوتيم

اا۔ شرح النة للامام بغوی ۱۳۹:۱۳۳

١٢- معجم الكبير للطبر اني الطبر اني العام اني

سا۔ كنزالعمال امام علاؤالدين المقى بن حسام الدين الهندى ١٠٠ ٣٠٠٠،

تواس حدیث شریف سے معلوم ہوا کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم وہ سنتے ہیں جو عام اوگ نہیں من سکتے اور یہی عقیدہ حضرات اوگ نہیں من سکتے اور یہی عقیدہ حضرات صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم کا ہے۔

حضرت حسان بن ثابت رضى الله تعالى عنه فرماتے ہيں:

نبي يرى ما لايرى الناس حوله. ويتلو كتاب الله في كل مشهد.

و أن قال في يوم مقالة غائب. فتصديقها في اليوم أو في ضحى الغد.

نبی اگرم صلی الله تعالیٰ علیه وسلم اردگردوه کچھ دیکھتے ہیں کہ لوگ نہیں دیکھتے اور ہر

حاضری کی جگہ اللہ کی کتاب کی تلاوت فرماتے ہیں۔

(اوراگر وه کسی دن غیب کی بات فرمادیں تو اس کی تصدیق اسی دن یا اگلے دن دوپہر

تک ہوجائے گی)

:57

ا متدرك امام حاكم ١٠:١٠

٢\_ ولأل النبوة امام يهيق ا: ٢٨٠

س\_ دلاكل النوة المم ابونعيم 1: ٠٣٠٠

س- المعجم الكبير المام طبراني ١٠٥٠:٥٠

۵ - الاحادیث الطّوال امام طبرانی ۲۵:۲۲۷ حدیث نمبر ۳۰ کی بامعجم الکبیر

٢- الشريعة امام ابوبكر محمد بن الحسين لا رى، ٢٧٥

عرح اصول اعتقاد ابل السنة والجماعة شخ الاسلام مبة الله بن الحسن بن منصور اللا لكائي

۲۸۰:۳

٨ - منال الطالب في شرح الطّوال الغرائب مجدد الدين مبارك بن محمد ابن الاثير ١٥٢١ ا

9\_ المجمع الزوائدامام نورالدين البيثمي ٥٨:٢

ا۔ تہذیب تاریخ دمشق امام ابن عساکر، ۱: ۳۲۸

| <b>1 1 1 1 1 1 1 1 1 1</b> | زرقاني على المواهب إمام زرقاني المالكي | _11 |
|----------------------------|----------------------------------------|-----|
| ۱:۲۳۲ باسانیداخری          | طبقات ابن سعدللا م محمد بن سعد         | _11 |
| Λ:٢                        | الروض الأنف للأمام بيلي                |     |
| rra                        | الوفاباحوال المصطفى امام ابن جوزي      | _11 |
| •                          | عيون الاثر أمام ابن سيدالناس ١٩٠       | _10 |
| 1911:11                    | البداييوالنهاميه ابن كثير              | _14 |
| ۳:۸۲۳                      | الأستيعاب ابن عبدالبر مالكي            | _1∠ |

۱۵- مخضرسيرت الرسول عبدالله بن محمد بن عبدالو باب نجدى ۱۷۲

معلوم ہوا کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم دور ونز دیک سے سنتے اور دیکھتے ہیں۔ جب عام کلام آپ ن لیتے ہیں تو درود شریف بدرجهٔ اولی آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم من سکتے ہیں۔ جبیبا کہ احادیث مبارکہ میں وار دہواہے:

قال الطبرانى حدثنا يحيى بن ايوب العلاف حدثنا سعيد بن ابى مريم عن حالد بن زيد عن سعيد بن ابى هلال عن ابى الدرداء قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: اكثروا الصلاة على يوم الجمعة فانه يوم مشهود تشهده الملئكة ، ليس من عبد يصلى على الابلغنى صوته حيث كان. قلنا: و بعد وفاتى ، ان الله حرم على الارض ان تاكل اجساد الانبيآء. (اخرج الطم انى فى المجمع الكبير، جلاء الافهام ١٣٠)

(الجوبرالمنظم لابن جرکی، ۲۵، جة الله علیه العالمین ابسالالقول البدیع ص ۳۲۱)

بند فدکور حضرت ابوالدرداء رضی الله تعالی عنه سے روایت ہے۔ آپ نے فرمایا که
رسول الله صلی الله تعالی علیه وسلم نے ارشاد فرمایا مجھ پرروز جعه زیادہ درود شریف پڑھا کرد کیونکه
پیماضری کا دن ہے۔ اس دن فرشتے حاضر ہوتے ہیں۔ تم میں سے کوئی شخص بھی مجھ پر درود
شریف نہیں پڑھتا مگراس کی آواز مجھ تک بہنچ جاتی ہے جا ہے وہ جہاں کہیں بھی ہو۔ ہم نے عض

کیا آپ کے وصال کے بعد؟ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا کہ میرے وصال کے بعد بھی کیونکہ اللہ تعالیٰ نے زمین پرحرام کردیا ہے کہ انبیاء کے اجسام کو کھائے۔

اس مدیث ہے معلوم ہوا کہ ہر عاشق صادق جب بھی درود وسلام پڑھتا ہے تو آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اس کی آواز سنتے ہیں۔ اس محج حدیث شریف میں کمزورعقیدہ وایمان والے لوگوں نے کمزوریاں ظاہر کرنے کی کوشش کی ہے اور بیٹا بت کرنے کی ناکام کوشش کی ہے اور بیٹا بت کرنے کی ناکام کوشش کی ہے دروایت میں گھڑت دوایت ہے۔

اس روایت پراب تک جواعتراضات ہارے سامنے آئے ان میں ہے اکثر کے جوابات تو علائے اہل سنت نے دے دیتے ہیں اور کچھ خضرا ہم عرض کرتے ہیں۔

اس سیح حدیث شریف پرغالباسب سے پہلے جناب مولوی اشرف علی صاحب تھا نوی دیو بندی نے عجیب نتم کا کلام کیا جس کے بارے میں موجودہ دور کے دیو بندیوں کے امام اور شخ الحدیث جناب مولوی سرفراز گکھڑوی صاحب لکھتے ہیں:

"اس مدیث برحضرت تھانوی نے بوادرالنوادر۲۲۲ میں علمی بحت کی ہے جس سے مؤلف ندکور(علامہ سعیدی صاحب مظلمالعالی) خاصے برہم ہوئے ہیں۔(اخفاءالذکر،۲۲۲)

اب اس علمی بحث کی جب جناب حضرت علامہ غلام رسول صاحب سعیدی نے دھجیاں از ائیں اور معترض کی "علیت" کا بھانڈ اچوراہے میں پھوڑ اتو وہی شنخ الحدیث صاحب فرماتے ہیں۔

حضرت تھانوی انسان ہیں اور خطا ونسیان انسان کے خمیر میں ووبعت کیا گیا ہے اور معصوم صرف وہی ہے جس کو اللہ تعالی محفوظ رکھے لیکن جس انداز سے مؤلف مذکور نے ان برگرفت کی ہے وہ درست نہیں۔(اخفاءالذکر،۳۳)

اس عبارت سے صاف معلوم ہور ہا ہے کہ علامہ سعیدی کی پکڑ برکل اور مضبوط ہے جس سے جناب گکھڑی صاحب کو یہ ماننا پڑا کہ تھا نوی بھول گئے اور ان کے اعتر اضات ندکورہ صدیث شریف پر غلط اور بے کار ہیں۔

اس حدیث پر جناب تھانوی صاحب کے اعتر اضات وشبہات:

اس سند میں ایک راوی بحی بن ایوب بلانسب فدکور ہے جوگی راویوں کا نام ہے جن
میں سے ایک غافقی ہے جن کے باب میں ربما اخطا لکھا ہے۔ یہاں اختال ہے کہ دوہوں۔

اس کے جواب میں حضرات علمائے حق اہل سنت نے تھانوی صاحب کو جواب دیا کہ
یہاں راوی بلانسب فدکور نہیں بلکہ اس کے ساتھ "العلاف" کی نبعت فدکور ہے۔ تو اس کے جواب میں جناب سرفراز گکھ وی صاحب فرماتے ہیں:

"جاءالافهام کے مصری نسخہ میں بھی بن ایوب کے ساتھ" العلاف" کی نسبت موجود ہے۔ گرمولا تا تھا نوی کا یہ کہنا کہ جو بلانسبت ہاں بات کا داضح قرینہ ہے کہ ان کے پیش نظر جو سند ہے اس بلت کا داختی میں بینسبت نہیں ہے در نہ ایک دیا نتدار اور ذبین آدی" العلاف" کی نسبت دیکھ کر سند ہے اس میں بینسبت نہیں ہے در نہ ایک دیا نتدار اور ذبین آدی" العلاف" کی نسبت دیکھ کر سند ہے۔ (اخفاء الذکر ۴۳ ملی کو جوم)

ہم بھی یمی کہتے ہیں کہ کوئی بھی دیانت داراور ذہین آ دی اس طرح کا کلام نہیں کرسکتا لیکن مسلہ بیہ ہے کہ تھانوی صاحب واقعی دیانت داراور ذہین تھے؟

ہرگزنہیں کیونکہ جناب گکھوی صاحب کا اختال تب درست ہوتا اگر تھانوی صاحب کو جب سائل نے بیسندلکھ کرجیجی تھی تو اس میں 'العلاف' کی نسبت موجود نہ ہوتی ۔ جب کسی ہوئی سند میں بینسبت موجود ہے تو جان ہو جھ کرجھوٹ بولنا کیا دیا نت داری کے زمرے میں آتا ہے؟

اس سیح حدیث پر جناب تھانوی صاحب نے جتنے اعتراضات وارد کئے حضرت غزالی دوراں مولا نااحمد سعید کاظمی رحمۃ اللّٰدعلیہ نے ان اعتراضات کے دندان شکن جوابات دے کر ثابت فرمادیا ہے کہ بیاعتراضات صرف اور صرف گتاخ ذہن کی بیداوار ہیں ملاحظہ فرمائیں: حیات النبی ، ۲۱ تا ۲۷۔

تھانوی صاحب کا دوسرااعتراض ہیہ۔ دوسرے ایک رادی خالد بن زید ہیں۔ یہ بھی غیرمنسوب ہیں۔ اس نام کے رواۃ میں ے ایک کی عادت ارسال کی ہے اور یہاں عنعنہ سے ہے جس میں راوی کے متر وک ہونے کا اور متر وک کے غیر ثقہ ہونے کا احتمال ہے۔ (بوادر النوادر ۲۰۵۰) ادارہ اسلامیات لاہور)
اس اعتر اض کا جواب بھی حضرت علامہ کاظمی مرحوم رحمۃ الله علیہ نے علمی اور تحقیقی اور جناب علامہ غلام رسول سعیدی صاحب نے محققانہ جواب عطافر مایا۔ اس جواب کے جواب میں جناب سرفراز گھروی صاحب نے کھا:

'' حضرت تھانوی کی عبارت میں جس ارسال کا ذکر ہے اس سے اصطلاحی مرسل مراذبیں جبیا کہ مؤلف ندکور (علامہ سعیدی) نے اپنی جہالت سے سمجھ کر لکھا ہے کہ اصول حدیث میں تصریح موجود ہے کہ احناف اور مالکیہ کے نز دیک مرسل مطلقا مقبول ہوتی ہے .... الخ لیکن یہاں ارسال سے اصطلاحی مرسل مراذ ہیں ، کیونکہ اصطلاحی مرسل وہ ہوتا ہے جس میں صحابی کا نام مذکورنہ ہواور چونکہ "اصحاب کلهم عدول" کا قاعدہ اہل سنت و جماعت کے نز دیک ایک مسلم حقیقت ہے، اس لئے صحافی کا ذکر نہ ہونامفزنہیں ہے۔ اور اس روایت میں حضرت ابوالدردا كانام با قاعده موجود بلهذابيا صطلاحي مرسل نهيس ب جس كوجمهور ججت كہتے ہیں۔ یہاں لغوی ارسال مراد ہے وہ یہ کہراوی ،راویوں کے نام حذف کر دیتا ہے اوراڑا دیتا ہے اور ظاہر بات ہے کہ صحابہ کرام کے نیجے تابعین میں کسی کا نام مذکور نہ ہوتو چونکہ ان میں ثقہ یا ضعیف ہونے کا احتمال ہوتا ہے اس لئے بیروایت اصطلاحاً منقطع کہلاتی ہے اورضعف کا سوال اس میں بدستورموجود ہوتا ہے۔مؤلف ندکور (علامہ سعیدی) نے اصول حدیث کے فن سے بے خبری کی وجہ سے لفظ ارسال کو اصطلاحی مرسل پر چسیاں کر کے محض اپنے ماؤف دل کی بھڑ اس (اخفاءالذكرس،٥٥)

قارئین کرام!ان حضرات کے ناموں کے ساتھ القابات دیکھیں تو آپ جیران ہوں گے کہ شاید دنیامیں سے ہی عالم ہیں اور متقد مین ومتاخرین میں اس کے پائے کا کوئی عالم ہے ہی نہیں۔

يه بين علمائ ويوبند كامام اللسنت محدث اعظم باكتنان وغيره وغيره آب ان كى

اس عبارت کو بار بار پرهیں اور داد محقیق دیں۔

بات ہور ہی تھی کہ راوی خالد بن زید غیر منسوب ہے۔ان نام کے رواۃ میں سے ایک کی عادت ارسال کی ہے اور یہاں عنعنہ سے ہے۔

تو حضرت علامه سعیدی منظله العالی نے اس کے جواب میں فر مایا تھا کہ:

کیا ہم جناب سے یہ پوچھنے کی جہارت کرسکتے ہیں کہ زید بن خالد نے کہاں راوی حذف کئے ہیں اور اڑادیتے ہیں؟

اوراگریه ثابت ہوبھی تو کیا تقدراوی جبراوی کوگرادے گاتو کیا احناف کے نزدیک وہ روایت مردود ہوگی یا کہ مقبول؟

اگر صحابی کے پنچ کاراوی جھوڑ دیا جائے تو وہ روایت مرسل نہیں بلکہ آپ کے نزدیک منقطع ہوگی اور منقطع آپ کے نزدیک ضعیف ہے تو کیاامام ابراہیم نخعی نے جتنی روایات حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے طریق سے روایت کی ہیں وہ تمام منقطع ہوکر بے کاراور

بے سرویا ہو کرضعیف گھہریں گی؟

اور جناب نے توریجی فر مایاہے کہ:

راقم اثیم کا خیال ہے کہ کتابت کی غلطی ہے۔راوی اس سند میں خالد بن یزید ہے جو مصری ہے اور بیشقدراوی ہے۔

(ملاحظه بو: تهذيب التهذيب ١٢٩:٣)

تواس کا مطلب ہے کہ بیروایت آپ کے نزدیک سیجے ہے اور ہاں آپ کے نزدیک سیجے ہے اور ہاں آپ کے نزدیک اس روایت کے کسی بھی رادی پر کوئی قابل اعتماد اور مفسر جرح نہیں ہے۔ جناب تھانوی صاحب نے اصول حدیث کا پاس نہیں کیا اور غلط طریقے سے اس حدیث کورد کرنے کی کوشش کی ہے جو کہ بہر حال فدموم ہے۔

ای طرح دیوبندی شخ الحدیث جناب گکھڑی صاحب نے اشارہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ مگراس سند کے غیر معتبر ہونے کی اصل وجہاور ہی ہے جس کومؤلف نہ کورنہیں سمجھے اور ان کو اس کی ضرورت بھی نہ تھی۔ اصل بات سیہ کہ سعید بن ابی ہلال کی روایت حضرت ابوالدرداء سے منقطع ہے۔

(اخفاء الذكر ۴۵۰)

لینی جناب گکھڑوی صاحب کے نزویک بھی اس حدیث کے غیر معتر ہونے کی وہ وجو ہات نہیں ہیں جو کہ جناب تھانوی صاحب نے ذکر کی ہیں ،غیر معتبر ہونے کی علت یہ ہے کہ یہ دوایت مرسل نہیں ہے بلکہ منقطع ہے جیسا کہ گکھڑوی صاحب فرماتے ہیں:

"اس لئے ایک منقطع اور بے سرو پار دایت ......دراخفاءالذکر،۴۵)
چونکہ مرسل روایت جناب گکھڑی صاحب کے نزدیک بھی جمت ہے اس لئے انہوں
نے اس کو منقطع ثابت کرنے کی کوشش کی ،لہذا اگر انہیں سے پوچھا جائے کہ مرسل اور منقطع
میں کتنا فرق ہے تو آپ فرماتے ہیں:

فائده:

اگر چہ بعض میں ثین نے مرسل اور منقطع میں اصطلاحی طور پر مجھفرق کیا ہے لیکن

علامه جزائري لكصة بين:

وقد اطلق المرسل على المنقطع من ائمة الحديث ابو زرعه و ابو حاتم و الدار قطني.

حدیث منقطع پرمرسل کااطلاق ان ائمہ حدیث نے کیا ہے امام ابوزرعہ، امام ابوحاتم اور اقطنی ۔

مولف خیرالکلام نے حضرت مجاہد کے اثر کے بارے میں امام پہنی کی کتاب القرائت مولف خیرالکلام نے حضرت مجاہد کے اثر کے بارے میں امام پہنی کی کتاب القرائت کو ساتھ کے حوالہ سے جو ریکھا ہے کہ یہ نقطع ہے اور منقطع ضعیف کی شم ہوتی ہے رحض طفل تسلی ہے کیونکہ مرسل فی نفسہ سے قول کی بنا پر ججت ہے اور حکم منقطع ومرسل ایک ہی ہے۔ محض طفل تسلی ہے کیونکہ مرسل فی نفسہ سے قول کی بنا پر ججت ہے اور حکم منقطع ومرسل ایک ہی ہے۔ (احسن الکلام ا: ۱۵۱،۱۵۰)

حضرت امام شخاوی ایک حدیث کے بارے میں فرماتے ہیں زور جالمہ ثقات لکے م نقطع.

کہاں کے راوی ثقہ ہیں مگر سند منقطع ہے۔

اس کے جواب میں جناب لکھروی صاحب تحریر کرتے ہیں:

''اگر چہروایت مرسل بھی (بعض محدثین کرام نے مرسل اور منقطع میں فرق کیا ہے لیکن امام سیوطی فرماتے ہیں کہ سی جی بات جس کی طرف فقہاء کرام، علامہ خطیب بغدادی ،امام ابن عبدالبراوردیگرمحدثین کرام گئے ہیں بیہ ہے کہ مرسل اور منقطع ایک ہی ہے۔

(محصله تدریب الراوی ۱۲۷،۱۲۱) (تسکین العدور، ۳۲۱،۳۲۰)

جناب گکھووی صاحب ہی لکھتے ہیں:

""......تو بیروایت منقطع ہوگی لیکن وہ ہمار بے نزدیک اورامام مالک کے نزدیک اور امام مالک کے نزدیک اور امام مالک کے نزدیک جمت ہے۔" (یتائیج ترجمہ رسالہ تراوی کا سے ملع دوم)

جناب گکھروی صاحب کے نزدیک بھی جب مرسل اور منقطع میں فرق نہیں بلکہ ایک ہی ہے اور اگر فرق بھی ہوتو وہ جحت ہے تو پھر اس حدیث کہ جس میں پیارے محبوب صلح اللہ تعالیٰ

علیہ وسلم کی حیات حقیقی اور ساعت درود جیسی فضیلت کا ذکرہے، کومنقطع اور بے سرویا کہہ کرکیوں درور کی حیات حقیقی اور ساعت درود جیسی فضیلت کا ذکرہے، کومنقطع اور بے سرویا کہہ کرکیوں درکررہے ہیں۔صاف ظاہرہے کہ دل میں جو بخض رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہے وہ قلم وزبان پر آئی گیا ہے۔

اگریدروایت منقطع اور مرسل بھی ہوتو بھی احناف اور مالکیہ کے نز دیک بالا تفاق جمت ہے۔ ویسے تو اس کے متعارض کوئی سیح متصل روایت نہیں ہے اور اگر ضعیف ہو بھی تو پھر اس حدیث کوتر جمع ہوگی۔

منقطع اورمرسل متصل سے قوی بھی ہوسکتی ہے۔ جبیبا کہ حضرت علامہ خطیب بغدادی امام میمونی سے نقل فر ماتے ہیں:

قرأت على ابراهيم عمر البرمكى عن عبدالعزيز بن جعفر الحنبلى قال نا ابو بكر الخلال قال: اخبرنى الميمونى قال: تعجب الى ابو عبدالله يعنى احمد بن حنبل ممن يكتب الاسناد و يدع المنقطع ثم قال و ربما كان المنقطع اقوى اسناد و اكبر قلت بينه لى كيف ؟ قال تكتب الاسناد متصلاهو ضعيف ويكون المنقطع اقوى اسناداً منه.

(الجامع لاخلاق الراوى وآداب السامع ،٢: ١٩١)

امام میمونی نے فرمایا کہ مجھے امام احمد بن خنبل پر تعجب ہے کہ وہ اسناوتو کھتے ہیں لیکن منقطع چھوڑ دیتے ہیں۔ فرمایا: بعض اوقات منقطع متصل سے زیادہ قوی اور سند أبروی ہوتی ہے۔ میں نے عرض کی مجھے بیان سیجئے کہ کیسے فرمایا تو اسناد متصل لکھتا ہے لیکن وہ ضعیف ہوتی ہے اور منقطع اس سے زیاد وسند کے لحاظ سے قوی ہوتی ہے۔

اور منقطع اور مرسل چونکہ ایک ہی ہے اور مرسل کورد کرنا تو دوسری صدی کے بعد کی بدعت ہے۔

امام ابودا ؤ دصاحب سنن فرماتے ہیں:

و اما المراسيل فقد كان يحتج بها العلماء فيما مضى مثل سفيان

الثورى ومالك بن انس و الاوزاعى حتى جاء الشافعى فتكلم فيها وتابعه على ذلك احمد بن حنبل. (رسالة الي دا ودالى الل مكه في وصف سننه ٢٢٠)

مراسل تو ان کے ساتھ احتجاج کرتے تھے علمائے کرام تمام بچھلے بزرگ جیسے امام سفیان توری، امام مالک بن انس، امام اوز اعلی حتی کہ امام شافعی آئے تو انہوں نے مراسل میں کلام کیا اور امام احمد بن صنبل نے ان کی اتباع کی۔

امام طبری فرماتے ہیں:

ان التابعين باسرهم اجمعوا على قبول المرسل و لم يأت عنهم انكاره ولا عن احد الائمة بعدهم الى رأس. المائتين كانه يعنى ان الشافعى اول من ابى من قبول المرسل.

(مقدمة التمهيد لا بن عبد البرماكي ، انهم)

تابعین سب کے سب اس بات پرمتفق تھے کہ مرسل قابل ججت ہے تابعین سے لے کر دوسری صدی کے آخر تک ائمہ میں سے کسی نے بھی مرسل کا انکار نہیں کیا گویا امام شافعی ہی پہلے بزرگ ہیں جنہوں نے مرسل کے ساتھ احتجاج کرنے سے انکار کیا۔

بہذا آپ اس حدیث میں کو منقطع کہیں یا مرسل یہ ہر حالت میں صحیح اور قابل احتجاج ہے اور نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی شان اقدی کا اظہار کر رہی ہے۔ اعتراض:

جناب اشرف على تقانوى صاحب في تحرير كيا:

'' یہ تو مختصر کلام ہے سند میں ، باقی رہامتن سواولاً معارض ہے، دوسری احادیث کے ساتھ چنانچے مشکوۃ میں نسائی اور دارمی سے بروایت ابن مسعود بیے حدیث ہے:

قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم ان لله ملائكة سياحين في الارض يبلغوني من امتى السلام.

قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم من صلى عند قبرى سمعته و من صلى على نائياً ابلغته. اورنسائی کی کتاب الجمعة میں بروایت اوس بن اوس بیصدیث مروی ہے.

فان صلاتکم معروضة علی. پیسب حدیثیں صرت ہیں،عدم السماع ن بعید میں اور ظاہر کہ جلاء الافہام ان کتب کے برابر قوۃ میں نہیں ہوسکتی لہذا قوی کوتر جے ہوگ۔'
(یوادر النوادر ا:۲۰۵)

جواب:

جہاں تک صدیث نسائی وداری، ان لملہ ملئکہ سیاحین کاتعلق ہے تو وہ ہرگز ہرگز ہماری مؤید صدیث کے معارض نہیں ہے اور اس طرح صدیث اوس بن اوس ف ان صلات کے معروضہ علی بھی ہماری مؤید صدیث کے ساتھ متعارض نہیں ہے۔

ان میں تو صرف اتنا مذکورہے کہ سیر کرنے والے فرشتے آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں امت کا سلام پہنچاتے ہیں اور امت کا درود وسلام بارگاہ اقدس میں پیش ہوتا ہے۔ ملائکہ کے اس عرض وہلینے کوعدم ساع میں صرح کہنا ظلم صرح ہے۔

تھانوی صاحب کے اس اشکال کاردانہی کے ایک ہم مسلک عالم نے کیا ہے۔ جناب انورشاہ صاحب کشمیری شیخ الحدیث دار العلوم دیو بند فرماتے ہیں:

واعلم ان حديث عرض الصلاة على النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم لا يقوم دليلا على نفى علم الغيب و ان كانت المسألة فيه ان نسبة علمه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم علمه تعالىٰ كنسبة المتناهى بغير المتناهى لان المقصود يعرض الملئكة هو عرض تلك الكلمات بعينها في حضرته العالية علمها من قبل او لم يعلم كعرفيها عند رب العزة و رفع الاعمال اليه فان تلك الكلمات مما يحيا به وجه الرحمن فلا ينفى العرض العلم. فالعرض قد يكون للعلم و اخرى لمعان آخر فاعرف الفرق.

(فیض الباری علی صحیح البخاری ۲:۲۰۳۰ باب کتاب الصلاة) منتاجیا ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم پر در و دشریف پیش کرنے کی حدیث آپ کے علم غیب کی نفی پردلیل نہیں بن سکتی اگر چہ علم غیب کے بارے میں مسئلہ یہ ہے کہ نبی کریم صلی
اللہ تعالی علیہ وسلم السح علم کی نسبت اللہ تعالی کے علم کے ساتھ متناہی کی نسبت غیر متناہی کی طرف
ہے، کیونکہ فرشتوں کی چیش کش کا مقصد صرف یہ ہوتا ہے، کہ درود شریف کے کلمات بعینہا بارگاہ
عالیہ نبویہ میں پہنچ جا کیں ۔حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے ان کلمات کو پہلے جانا ہویا نہ جانا ہو۔
بارگاہ رسالت میں کلمات درود کی پیش کش بالکل ایس ہی ہے جیسے رب العزب کی بارگاہ میں جو
کلمات طیبات پیش کئے جاتے ہیں اور اس کی بارگاہ الوہیت میں اعمال اٹھائے جاتے ہیں
کیونکہ یہ کلمات ان چیز وں میں سے ہیں جن کے ساتھ ذات حق تعالی جل مجدہ کو تحفہ پیش کیا جاتا
ہے اس لئے یہ پیشکش علم کے منافی نہیں، لہذا کسی چیز کا پیش کرنا علم کے لئے بھی ہوتا ہے اور بسا
اوقات دوس ہے معانی کے لئے بھی اس فرق کو خوب پیچان لیا جائے۔ انہی

تو ثابت ہوا کہ ندکورہ بالا احادیث کوحدیث طبرانی کے متعارض بتانا علوم اسلامیہ اورعظمت رسول سے ناواتفیت کی دلیل ہے۔ بلکہ بیاحادیث تو اس حدیث کی مؤید ہیں۔ الحمد لله علی ذلک

اور جہاں تک حدیث بیمی کاتعلق ہے کہ میں قبر کے قریب سے سنتا ہوں اور دور سے مجھے درود شریف بہنچایا جاتا ہے تو سند کے لحاظ سے بیحدیث ہرگز ہماری مؤید حدیث کے برابزہیں ۔اس لئے اس کے ساتھ معارضہ کرنا صرف تھا نوی صاحب جیسے ہی آ دمی کا کام ہوسکتا ہے کسی عالم حقانی کا تو ہرگز نہیں ہوسکتا۔

اور پھر تھانوی صاحب کا بیے کہنا کہ

جلاءالافہام ان کتب کے برابرقو ۃ نہیں رکھتی لہذا قوی کورجے ہوگی۔

یه بات بھی سیج نہیں کیونکہ یہاں معارضہ جلاء الافہام اور دیگر کتب حدیث کانہیں بلکہ المجم الکبیر و دارمی وغیرہ کا ہے اور دوسری بات سے کہ بات کتب حدیث کی نہیں بلکہ سند حدیث کی ہیں جہے۔ ترجے سندکو ہوگی نہ کہ کتاب کو۔

ہارےعلائے احناف توضیحین کی احادیث کوغیرصیحین کی احادیث پرتر جیجے ہے تا ا

نہیں ہیں۔جیبا کہ حضرت علامہ ابن الہمام نے التحریر فی الاصول میں واضح کیا ہے۔ (اس سلسلہ میں فقیر کا پرمغزمقالہ'' تعارض بین الا حادیث''مطالعہ کے قابل ہے) اب اس صحیح حدیث شریف پرصرف ایک ہی اعتراض باقی رہ گیا ہے جو کہ تھانوی صاحب نے وار دکیا ہے؟

## جناب تھانوی صاحب تحریرکرتے ہیں:

بعد تحریر جواب بزابلاتو سط فکر قلب پروارد ہوا کہ اصل حدیث میں صوتہ نہیں صلوتہ ہے۔ کا تب کی غلطی سے لام رہ گیا ہے۔ امید ہے کہ اگر نسخہ متعددہ دیکھے جا کیں تو انشاء اللہ تعالی کسی نسخہ میں ضروراسی طرح نکل آئے گا۔

(بوادرالنوادر)

سجان الله! بیر بے حقیق کا نرالا انداز کہ اب تو الفاظ حدیث کے بارے میں بھی الہام ہونے گئے ہیں۔ دراصل جناب تھانوی صاحب نے جواعتر اضات اس حدیث شریف پر کئے سے وہ ایسے بود کے اور نکمے سے کہ جناب تھانوی صاحب کوخود بھی علم تھا کہ ان اعتر اضات کی کوئی حقیقت نہیں۔ اس لئے آخر میں اپنے الہام پر بنیا در کھی کیونکہ الہام کا جواب الہام ہی ہوسکتا ہے اور دوسروں کا الہام ان کے نزدیک ویسے ہی قابل قبول نہیں ہے۔

چاہئے تو یہ تھا کہ علمائے دیو بند صاف لکھ دیتے کہ جناب تھانوی صاحب کی یہ بات قرین قیاس نہیں ہے بلکہ بالکل غلط ہے لیکن نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شان تو بیان نہ ہواور تھانوی صاحب کی عزت رہ جائے۔اس بے تکی بات کوچے کرنے کے لئے جناب سرفراز گکھ وی صاحب لکھتے ہیں:

''حضرت تھانوی نے یہ جو کچھفر مایا ہے بالکل درست اور سیجے ہے۔'' (اخفاءالذکر ۲سم)

فیاللحجب! جناب گکھڑوی صاحب کوچاہئے تھا کہ کسی سیحے نسخہ پر دلالت کرتے کہ اس میں صوتہ کی بجائے صلوتہ کے الفاظ موجود ہیں لیکن ایباتو نہ کیا بلکہ ایک اور کتاب' القول البدیع'' کا حوالہ دیتے ہوئے لکھاہے۔ امام سخاوی حضرت ابوالدرداء کی بیروایت مجم کبیرللطیر انی کے حوالہ سے قل کرتے ہیں اوراس میں بعینہا یہی الفاظ فل کرتے ہیں۔

الا بلغتنى صلوته الحديث، اورآخر مين لكهة بين: قال العراقي ان اسناده لا يصح.

میملی بات توبیہ ہے کہ جناب سرفراز صاحب نے خود جوالفاظ قال کئے ہیں وہ بعینہانہیں ہیں جیبہانہیں ہیں جیبہانہیں ہیں جیبہانہوں نے لکھا کیونکہ جلاء الافہام کی حدیث میں لفظ"بلہ نے ہیں۔ جبکہ "القول البدیع" میں"بلغتنبی" ہے لہذا یہ بعینہانہ ہوئے۔ اس لئے عین ممکن ہے کہ بیروایت ہی اور ہو

اور پھر جناب گکھڑوی صاحب کا حدیث طبرانی کے بارے میں کہنا کہ اور آخر میں لکھتے ہیں. قال العراقی ان اسنادہ لا یصح ،توبیجی بہت بڑا جھوٹ ہے۔

کیونکہ علامہ سخاوی نے بیالفاظ حدیث طبرانی کے بارے میں نقل نہیں فرمائے۔امام سخاوی کی اصل عبارت پڑھیں اوراس شخ الحدیث کی دیانت کی واد دیں۔

وكذا رواه النميرى بلفظ قلنا يا رسول الله كيف تبلغك صلاتنا اذا تضمنتك الارض قال ان الله حرم على الارض ان تاكل اجساد الانبياء و قال العراقي ان اسناده لايصح.

(القول البرليج ١٥٩٠)

اورجیسا کہ نمیری نے ان الفاظ کے ساتھ روایت کی ہے ہم نے عرض کیا یارسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہمارا ورود آپ تک کیسے پنچے گا؟ جبکہ آپ زمین میں مل چکے ہوں گے تو آپ نے ارشاد فر مایا کہ اللہ تعالیٰ نے زمین پرحرام کردیا ہے کہ وہ انبیاء کے اجسام کھائے۔عراقی نے کہا کہ اس کی سندھی نہیں ہے۔

امام حافظ عراقی کے الفاظ ہیں نمیری کی روایت کے بارے میں لیکن جناب مگھڑوی صاحب نے فرمایا کہ پیطبرانی کی روایت کے بارے میں ہیں۔ سچ ہے کہ ایک جھوٹ کو چھپانے کے لئے سوجھوٹ بولنے پڑھتے ہیں۔

## کیاصوته کابت کی عظی ہے؟

جہاں تک جلاء الافہام کا تعلق ہے تواس میں "صوته" ہی ہے، "صلوته" ہرگز ہرگز مرگز مرگز مرگز مرگز مرگز مرکز میں ہے اور نہ ہی کسی نے میں بیالفاظ ہیں۔ اگر ہوتے تواپنے کیم الامت کی بات درست ثابت کرنے کے لئے اب تک دیوبندی حضرات وہ نسخ ضرور پیش کردیتے۔

ہم نے جلاءالافہام کے متعدد نسخے دیکھے ہیں تمام میں صوت ہی ہے کسی ایک میں بھی صدوت ہی ہے کسی ایک میں بھی صدوت کا متعدد نسخ کا اشارہ کیا ہے۔

ا۔ مصری نسخہ کہ جس کی تھیجے فضیلۃ الشیخ طا یوسف شاہین نے فرمائی ہے جو کہ علمائے از ہر شریف میں سے ہیں اور بیصفر ۱۳۸۸ھ میں طبع ہوا ہے۔

۲۔ ہندوستانی مطبوع نسخہ۔ بینسخدار دوتر جمہ کے ساتھ شائع ہوا ہے۔ متر جم نے لکھا ہے:
 بحد اللہ تبارک و تعالی اس ترجے کی تسوید و تحریر سے جو پانچ شعبان روز پنج شنبہ کوشر و علی تیرہ ذی قعدہ روز چہار شنبہ ۱۳۴۷ ہے کوفر اغ حاصل ہوا۔

(شاكر حسين غفرله ، سهوان قاضي محلّه)

س۔ ہندوستانی نسخہ مطبوعہ یہ نسخہ مشہور غیر مقلدو ہابی نجدی عالم مولوی سلیمان منصور بوری کے ترجمہ و تحقیق کے ساتھ شائع ہوا ہے۔اگر کسی نسخہ میں "صلوته" کے الفاظ ہوتے تو بیضر ور دل نے جس راہ لگایا تو اسی راہ چلا ہے ہے ہوا دی عشق میں گر اہ کور ہبر سمجھا! صوته کی بجائے صلوته نقل کرتا۔ (کیونکہ پکانجری وہابی تھا)

"بحدالله بيم مسئله كه القول البديع مين صلوته ك لفظ بين بيم على مو كيا اور" القول البديع" كنخه مين كتابت كي غلطي هي ورنه ال مين بهي لفظ صدوته بي تقار جيسا كه اب جونسخه محمد عوامه كي تحقيق كي ساته "موسسة الريان بيروت ١٣٢٢ اه، ٢٠٠٢ والطبعة الاولى شائع مواجه السين صوقه كي لفظ بين لهذا ديوبنديون كمحدث كي يفريب كارى بهي ختم موكن ملاحظه فرما كين "القول البديع من ١٣٠١ طبع جديد" خادم مناظر اسلام قارى محمد ارشد مسعود في عنه)

۳۔ مصری نسخہ جس کی صحیح و تحقیق مشہور نجدی عالم محمد حامد الفقی نے کی ہے اور بیاسخہ ''ادارة الطباعة المنیریة لصاحبها و مدیر ہامحمہ منیرالدین دشقی سے شائع ہوا ہے۔ (صحیح وعلق علیہ ۱۳۵۷ھ)

یہ یا در ہے کہ اس نسخہ کامحقق اور صحیح نامور نجدی عالم ہے اور جبکہ اس کا ناشر محمہ منیر دشقی کر نخبدی ذہنیت کا حامل ہے لہذا اگر کسی بھی قلمی یا مطبوع نسخہ میں صوته کی بجائے صلوته کے الفاظ ہوتے تو بیضر ورنقل کرتے۔ اصل کتاب میں بیالفاظ تو کجان میں سے سی محقق و ناشر نے حاشیہ میں اختلاف نسخہ جات کا ذکر تک بھی نہیں کیا جس سے صاف ظاہر ہے کہ جناب تھا نوی صاحب کے قلب پر جوالقا ہواوہ شیطانی وسوسہ کے سوا کچھ بھی نہیں ہوسکتا۔

اوراگر بالفرض محال جلاء الافهام کے نسخہ میں صلوته کالفظ ال بھی جائے تو وہ کتابت کی غلطی تصور ہوگا، کیونکہ الکبیر للطبر انی سے لفظ صوته نقل کرنے میں علامہ ابن القیم اسکیے ہیں بلکہ دیگر محدثین نے پیلفظ ایسے ہی المجم الکبیر سے قال فرمایا ہے۔ملاحظ فرمائیں:

\* حضرت امام الحافظ شمس الدين محمد بن ابو بكر بن عبدالله معروف بن ناصر الدين دمشقي (م۸۴۲هه) اپني كتاب وصلوة كئيب بوفاة الجيب 'ميں فرماتے ہيں:

و روى الطبراني عن ابى الدرداء قال: قال رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم: اكثروا الصلوة على يوم الجمعة فانه يوم مشهود تشهده الملئكة ليس من عبديصلى على الا بلغنى صوته حيث كان.

(جمة الله على العالمين، ١٣ الملعلامة بهماني)

طبرانی نے حضرت ابوالدرداء رضی الله تعالی عنه سے روایت کی انہوں نے کہا کہ رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا مجھ پر بروز جمعہ زیادہ سے زیادہ درود شریف پڑھا کرو کیونکہ یہ حاضری کا دن ہے اس دن فرشتے حاضر ہوتے ہیں کوئی شخص بھی مجھ پر دروز نہیں پڑھتا مگراس کی آواز مجھے بہنچ جاتی ہے وہ جہال کہیں بھی ہو۔

حفرت امام محربن بوسف صالح شامی (م۹۴۴ هه) فرماتے ہیں:

و رواه الطبراني بلفظ ليس من عبد يصلي على الا بلغني صوته حيث

(سل الهدى والرشاد، ۱۲ (۳۵۸)

كان ورجالهما ثقات.

اورطبرانی نے ان الفاظ کے ساتھ روایت کی ہے کوئی بندہ بھی مجھ پر درو ذہیں پڑھتا مگر اس کی آواز مجھے بہنچ جاتی ہے۔ان دونوں کے روات ثقہ ہیں۔

اوراسی طرح حضرت علامه ابن ججر بیتمی کمی (م۹۸۴ه) تحریر فرماتے ہیں:

و في اخرى للطبراني ليس من عبد يصلى على الا بلغني صوته. (الجو برامظم طبع مصرا)

اور دوسری روایت جو کہ طبرانی کی ہے ( میں الفاظ اس طرح ہیں ) کوئی شخص بھی مجھ پر دروز نہیں پڑھتا مگراس کی آواز مجھے بہنچ جاتی ہے۔

جناب علامه موی محملی صاحب فرماتے ہیں:

و عن خالد بن زيد عن سعيد بن ابى هلال عن ابى الدرداء قال : قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم : اكثروا الصلاة على يوم الجمعة ليس من عبديصلى على الا بلغنى صوته حيث كان.

(هیقة التوسل دوسیلة علی ضوء الکتاب دالسنة طبع عالم الکتب بیر وت طبع دوم ۱۹۸۵ هـ)

خالد بن زید سے روایت ہے کہ دہ سعید بن ابی ہلال سے دہ حضرت ابوالدردا سے

روایت کرتے ہیں انہوں نے کہا کہ رسول الله صلی الله تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا مجھ پر جمعہ
کے دن زیادہ درود پڑھا کرو.....کوئی شخص بھی درود نہیں پڑھتا مگراس کی آواز مجھے بہتے جاتی ہے

دہ کہیں بھی ہو۔

حفرت مولا نامحم نوراللہ قادری چشتی حیدرآبادی فرماتے ہیں: چنانچہ خود آنخضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس کی تصریح فرمادی ہے۔

كسمافى الطبراني ليس من عبد يصلى على الابلغنى صوته ... ذكره ابن حجر المكى في الجوهر المنظم.

(انواراحمدي ٢ عمصدقه جناب حضرت امدادالله مهاجر كمي)

جبیہا کہ طبرانی میں ہے کہ اس کی آواز مجھے پہنچ جاتی ہے۔اس کوطبرانی روایت کیا اور ابن جرکلی نے ''الجو ہرامنظم ''میں اس کا ذکر کیا ہے۔

تو ثابت ہوا کہ بیالفاظ سے اور ثابت ہیں اور محدثین نے ان کا انکار نہیں کیا بلکہ اس سے محمدیث کی تائید میں دیگرا حادیث روایت فرمائی ہیں۔

حدیث طبرانی کے شواہر حدیث نمبرا:

عن ابى امامة الباهلى رضى الله تعالىٰ عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله تعالىٰ وعدنى اذا مت ان يسمعنى صلى الله تعالىٰ وعدنى اذا مت ان يسمعنى صلاة من صلى و انا فى المدينة و امتى فى مشارق الارض و مغاربها و قال يا ابا امامة ان الله تعالىٰ يجعل الدنيا كلها فى قبرى وجميع ماخلق الله اسمعه وانظر اليه.

حضرت سیدنا ابوامامہ با بلی رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے انہوں نے فرمایا کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کوفر ماتے سنا کہ اللہ تعالی نے میر ہے ساتھ وعدہ فرنایا ہے کہ جب میراوصال ہوگا تو مجھ پر درود پڑھنے والے کا درودوہ مجھے سنائے گا۔ حالا نکہ میں مہ یہ منورہ میں ہونگا اور میری امت زمین کے مشرق ومغرب میں ہوگی اور فرمایا: اے ابوامامہ رضی اللہ تعالی عنہ اللہ تعالی ساری دنیا کومیرے روضہ شریف میں کردیگا اور میں تمام مخلوق خداوندی کی آواز سنونگا اور اسے ملاحظ فرماؤنگا۔

تواس مدیث شریف سے بھی معلوم ہوا کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہرامتی کا درود وسلام ساعت فرماتے ہیں جا ہے وہ شخص زمین کے مشرق ومغرب جہاں کہیں بھی ہو۔اگرایک فرشتہ ساری مخلوق می آوازس سکتا ہے تو بھر بیارے آقاومولا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ساعت کا کیا حال ہوگا؟

حدیث نمبر۲:

حضور نبی ا کرم نور مجسم صلی الله تعالی علیه وسلم نے ارشا وفر مایا:

اصحابى واخوانى صلوا على فى كل يوم اثنين والجعة بعد وفاتى اسمع منكم بلا واسطة .

(انیس انجلیس ص۲۲۲، بحواله مقام رسول شیخ الحدیث محمر منظوراحمد وامت بر کاتبم العالیه) میرے اصحاب اور (تواضعاً فرمایا) میرے بھائیو! مجھ پر ہرپیراور جمعہ کے روز ورود پڑھا کرو۔میری وفات کے بعد میں بلا واسط تمہارا درود سنتا ہوں۔ حدیث نمبر سو:

قال النبى صلى الله تعالى عليه وسلم اكثروا من الصلاة على يوم الجمعة و ليلة المحمعة فان في سائر الايام تبلغنى الملئكة صلاتكم الاليلة الجمعة و يوم الجمعة فانى اسمع صلاة من يصلى على باذنى.

(نزمة المجالس للعلامة عبد الرحمٰن الصفوري،١٢:٢ الطبع قديم مصر)

حضور نبی کریم صلی الله تعالی علیه وسلم نے فرمایا مجھ پریوم جعداور جمعرات کوزیادہ درود شریف پڑھا کرو کیونکہ دیگرتمام دنوں میں تمہارا درود مجھ تک فرشتے پہنچاتے ہیں مگر جمعہ کی رات اور دن کومیں تمہارا درودا پنے کا نول سے سنتا ہوں۔

حديث مُبره:

قطب وقت ولی کامل عاشق رسول حضرت علامه محمد بن سلیمان جزولی سید حسنی شاذلی نقل فرماتے ہیں:

وقيل لرسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم ارأيت صلوة المصلين عليك ممن غاب عنك ومن يأتى بعدك ما حالهما عنك فقال اسمع صلاة اهل محبتى واعرفهم وتعرض على صلاة غيرهم عرضا.

(ولائل الخيرات شريف ٣٢)

رسول الله صلی الله تعالی علیه وسلم ہے عرض کیا گیا کہ ان لوگوں کے بارے میں ارشاد فرمائے جو کہ آپ سے دور ہیں اور آپ صلی الله تعالی علیہ وسلم پر درود شریف پڑھتے ہیں اور وہ لوگ جو آپ صلی الله تعالی علیہ وسلم کی ظاہری زندگی کے بعد آئیں گے ان لوگوں کا آپ صلی الله تعالی علیہ وسلم کے نزدیک کیا حال ہے؟ پس آپ صلی الله تعالی علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اہل محبت (عشاق) کا درود تو میں خود سنتا ہوں اور ان کو پہچا نتا ہوں اور غیر محبت والوں کا درود مجھے فرشتے پہنچاتے ہیں۔

المحمد لله على ذلك السحديث شريف سے خود سننے اور فرشتوں كے پہنچانے والى احادیث من تطبق بھى ہوگئ يعنی كھ لوگوں كا درود شريف تو آپ سلى الله تعالى عليه وسلم كى بارگاه ميں فرشتے پيش كرتے ہيں كين عشاق لوگوں كا درود شريف آپ بنفس نفيس ساعت فرماتے ہيں ، وہ لوگ جا ہے دنیا كے سى خطے ميں بھى ہوں۔

اس حدیث کی شرح میں حضرت علامہ محمد مہدی بن احمد فاسی (م۱۰۹۳ھ) فرماتے ہیں:

فقال اسمع يعنى بلاواسطة (صلوة اهل محبتى) الذى يصلون على محبة لى وشوقا و تعظيما وظاهرًا سواء صلى عليه المحب له عند قبر او نائيا عنه.

(مطالع الممر ات كلا دلاكل الخيرات ص

(میں سنتا ہوں) لینی بلا واسطہ اہل محبت کا درود شریف لیعنی جو مجھ پر محبت اور ذوق و شوق کے ساتھ میری تعظیم وعظمت کو طحوظ خاطر رکھتے ہوئے پڑھتے ہیں جاہے وہ عاشق قبر کے قریب پڑھے یا آپ کی قبر منورہ سے دور دراز کے علاقے میں۔

الحمد لله! به چارا حادیث حدیث طرانی کی شواهد ہیں اور اس کی تائید کرتے ہوئے ثابت کر رہی ہیں کہ حدیث طرانی بالکل صحیح ہے۔ اور ان احادیث پر کسی بھی متند عالم دین نے اعتراض نہیں کیا بالحضوص دلائل الخیرات شریف تو صدیوں سے علماء اولیاء کی حرز جان ہے۔ کسی ایک نے بھی نہیں فرمایا کہ اس میں حدیث من گھڑت ہے اور علمائے دیو بند بھی اس کی اجازت

دینے اور لیتے رہے ہیں تو انہوں نے بھی اس اجازت میں کوئی شرطنہیں رکھی اور پھریہ کتاب تو بالا تفاق بارگاہ نبوت کی مقبول کتاب ہے۔جیسا کہ کتب میں موجود ہے۔

اورمشہور دیوبندی شخ الحدیث انورشاہ کشمیری صاحب نے علمائے نجد کا رد کرتے ہوئے دلائل الخیرات شریف کی تعریف کی ہے۔ملاحظ فرمائیں: "

(ملفوظات محدث تشميري ص ٢٢٩، ص ٢٣٠)

اعتراض:

پیاحادیث بلااسناد ہیں لہذا قابل جمت نہیں ہیں۔

جواب:

یہ احادیث چونکہ نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی فضیلت ظاہر کر رہی ہیں اور بطور تائید پیش کی گئی ہیں اور موضوع بھی نہیں جبکہ منکرین شان نبوت کے امام نے تو لکھا ہے کہ فضائل میں تائیداً موضوع حدیث بھی پیش کی جاسکتی ہے۔

جناب مولوی محمد اساعیل دبلوی صاحب تقویة الایمان نے اکھا ہے: و الموضوع الایشبت شیاء من الاحکام نعم یو خذفی الفضائل ما ثبت فضله بغیرہ تائیداً و تفصیلاً.

(اصول نقه، ۱۸ اطبع الصدف پبلشر کراچی)

اورموضوع حدیث سے احکام میں سے پچھ بھی ٹابت نہیں ہوگا۔ ہاں فضائل میں اس کو اس کو تا سکو تا سک

ان احادیث کو چونکہ تلقی بالقبول حاصل ہے اس لئے اگر ان کی کوئی سند معتبر نہ بھی ہمارے علم میں ہوتب بھی بیاصولاً قابل قبول ہوں گی، کیونکہ سی حدیث کوتلقی بالقبول کا درجہ اگر حاصل ہوجائے تو وہ مقبول ہے اگر چہاس کی سندھیجے نہ بھی مل سکے۔ حضرت امام جلال الدین سیوطی فرماتے ہیں:

وقد صرح غير واحد بان من دليل صحة الحديث قول اهل العلم به

وان لم يكن له اسناد يعتمد على مثله. (العقبات على الموضوعات ١٢٠)

بہت سارے علانے بیان فرمایا ہے کہ حدیث کے بچے ہونے کی دلیل اہل علم کا قول ہے،اگر چہاس حدیث کی کوئی سندنہ ہو کہ جس پراعتاد کیا جاسکتا ہے۔ جناب مولا ناعبد الحی لکھنوی صاحب تحریر فرماتے ہیں:

قال السيوطى شرح "نظم الدرر" المسمى "البحرالذى زخر" المقبول ما تلقاه العلماء بالقبول وان لم يكن له اسناد صحيح فيما ذكره طائفة من العلماء منهم ابن عبدالبر.

او اشتهر عندائمة الحديث بغير نكير فيما ذكره الاستاذ ابو اسحاق الاسفر ائني وابن فورك او وافق آية من القرآن او بعض اصول الشريعة.
(الاجوبة الفاضلة للاسئلة العشر قالكاملة ،٢٢٩ مطبع ثانيممر)

امام جلال الدین سیوطی نے ''شرح نظم الدر'' کمسی '' البحر الذی زخز' میں بیان فر مایا کہ مقبول حدیث وہ ہے کہ جس کوعلانے قبول کیا ہواگر چہاس کی سندھیجے نہ بھی ہو۔ بیعلاء کی ایک جماعت نے بیان فر مایا جن میں سے امام ابن عبد البر وغیرہ بیں یا وہ حدیث انکہ حدیث کے نزدیک بغیر نکیر کے شہور ہواس کو استاذ ابواسحاق الاسفرائنی اور ابن فورک نے ذکر کیا ہے۔ یا وہ حدیث قرآن کی کسی آیت کے یا اصول شریعت میں کسی کے موافق ہو۔

حضرت امام احمر فرمات بين: وقد حدثنا ابو بكر المروزى رحمه الله قال سألت ابا عبد الله عن الاحاديث التي تردها الجهمية في الصفات والرؤية والاسراء وقصة العرش؟ فصححها ابو عبد الله وقال: قد تلقتها العلماء

بالقبول نسلم الاخبار كما جآء ت.

(السنة للخلال ۲۳۷،۲۳۷، وطبقات الحنابلة ۱۳۳،۳۳۱ بن ابی یعلی عنبلی)
امام ابوبکر المروزی نے فرمایا کہ میں نے حضرت امام احمد بن عنبل رحمة الله علیہ سے ان
احادیث کے بارے میں پوچھا کہ جن کوجیمیہ نہیں مانتے یعنی احادیث صفات باری تعالی اس کا
دیدار معراج اور عرش معلیٰ کے بارے میں تو آپ رحمة الله علیہ نے ان احادیث کی صحیح کی اور فرمایا

کہ ان حادیث کوعلماء کاتلقی بالقبول حاصل ہے لہذا ہم ان کو مانتے ہیں جیسا کی وار دہوئی ہیں۔ حضرت امام سیوطی وعلامہ عبدالحی لکھنوی اور علامہ ابن عبدالبروغیر ہم نے جوحدیث کی

صحت کے اصول بتلائے ہیں وہ تمام ان احادیث میں پائے جاتے ہیں۔ لیعنی علماء نے ان احادیث کوبغیر کیر نے قل فرمایا۔

اور پھریہ قرآن کی آیت کے بھی موافق ہیں جیسا کہ بچھلے صفحات میں گذر چکا ہے۔ جب ان حادیث میں قبول کی تمام شرائط پائی جاتی ہیں تو پھران کوقبول کرنا جا ہے جبکہ یہ احادیث ہیں بھی باب فضائل میں اور فضائل میں تو ضعیف حدیث بھی بالا جماع مقبول ہے جبیسا کہ باحوالہ گذر چکا ہے۔

اس کے باوجود جوشخص ان احادیث کومن گھڑت اور نا قابل قبول کہ کرٹھکراتا ہے تو وہ حقیقت میں بیارے آقاسیدانس وجن صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی فضیلت کامنکر ہے اور جوچیز آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی فضیلت میں ثابت ہواس کا انکار نہ کرے گامگر گستاخ اور بد بخت۔ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی فضیلت میں ثابت ہواس کا انکار نہ کرے گامگر گستاخ اور بد بخت۔ حضرت امام ابو بکراحمہ بن ہارون بن بیزید خلال (م ااس کے فرماتے ہیں:

قال ابو العباس هارون بن العباس الهاشمى ..... ومن رد فضل النبى صلى الله تعالى عليه وسلم فهو عندى زنديق لايستاب و يقتل لان الله تعالى عز وجل قد فضله صلى الله تعالى عليه وسلم على الانبياء عليهم السلام .

(النة لا بن خلال ا: ٢٣٧٥ طبع وارالرابه الرياض)

حضرت امام ابوالعباس ہارون بن عباس ہاشی (م • ۲۷ھ و کے۔۔ان ٹے قہ تاریخ بغداد

۳2:۱۳ ) نے فرمایا کہ جو نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی کسی فضیلت کا انکار کرے وہ میرے نزدیک ایسازندیق ہے کہ اس کی توبہ قبول نہیں کی جائے گی۔ بلکہ اس کو قل کیا جائے گا کیونکہ اللہ تعالی عزوجل نے آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کوتمام انبیائے کرام علیہم الصلو ، والسلام پرفضیلت عطافر مائی۔

## اورآپ مزید فرماتے ہیں:

فالعجب العجب ان النصارى تضحک بنا انا نسلم الفصائل كلها لعيسى عليه السلام تشبه الربوبية . انه كان يحيى الموتى وحده ويبرئ الاكمه والابرص فهذه تكون الا فيه فسلمنا ذلك لعيسى بالرصا والتصديق بكتباب البله عز وجل انكر هذا المسلوب فضيلة لرسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم و نحن نفخر على الامم كلها ان نبينا افصل الانبيآء. (النة ١٠٣١) اورتجب بي كه مم تو اورتجب بي كه مم تو اورتجب بي كه مم تو طرت عيسى عليه السلام مين تمام اليحف المن المردول كيوب عن عيمائى مم پر منت مين كه مم تو طرت عيسى عليه السلام مين تمام اليحف المن كرت مين جو بظام الله تعالى كاوصاف كم متحد مياوصاف تحد مياوصاف تو صرف الله تعالى كري مين مين عليه الله تعالى كري مين مين عليه الله تعالى الله تعالى عليه الله تعالى عليه وسلم كي فضيلت كانكاركرتا بي حالانكم مين تمام امتون برفخر بي كهمار بي تبي ملى الله تعالى عليه وسلم تمام انبياء سي افضل مين عليه وسلم تمام انبياء سي افضل مين -

حضرت علامه جلال الدين سيوطي فرمات بين:

و يتولد من هذاالجواب آخر و هو ان تكون الروح كناية عن السمع و يكون المراد ان الله تعالى يرد عليه سمعه الخارق للعادة بحيث يسمع المسلم و ان بعد قطرة.

(الحاوى للفتا وي سيوطي ٣:٢٥٠ ، انباء الا ذكياء بحياة الانبياء ص٣٧ دارالحديث قاهره)

اس جواب سے ایک اور جواب بیدا ہوتا ہے وہ یہ کہ روح سے مرادیہ ہے کہ اللہ تعالی آب صلی اللہ تعالی علیہ وسلم برآپ کی ساعت خارق عادت کولوٹا دیتا ہے اس طرح کہ آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم برسلام جیجنے والے کا (درود) سلام سنتے ہیں خواہ وہ کتنی دورہی کیوں نہ ہو۔ حضرت امام محمد بن عثمان میر غنی صاحب فرماتے ہیں:

انه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم يسمعك و يراك و لو كنت بعيداً فانه يسمع بالله و يرى به فلا يخفى عليه قريب و لا بعيد.

(سعادة الدارين للامام نبهاني ص٥٠٨)

یعنی درود وسلام پڑھنے والے تو جان لے کہ حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم تیرے درود پڑھنے کو سنتے اور تخفے دیکھتے ہیں تو اگر چہ (مدینہ منورہ) سے دور ہی کیوں نہ ہو کیونکہ آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم اللہ کی طاقت سے سنتے ہیں اور دیکھتے ہیں لہذا آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم پر نہ تو کوئی قریب کی چیز پوشیدہ ہے اور نہ ہی دور کی۔

حضرت علامہ امام علی نور الدین حلبی اینے رسالہ (تعریف اہل الاسلام والایمان) میں فرماتے ہیں:

ورد في صحيح الاخبار ان الله تبارك و تعالى و كل ملكا بقبر النبي صلى الله تعالى عليه وسلم يبلغه الصلاة والسلام من المصلى والمسلم عليه وانه ليلة الجمعة و يومها يسمع ذلك بنفسه و يردبكل حال.

(جوامرالبحار٢:١٦اللامام نبهاني)

صحیح احادیث میں آیا ہے کہ اللہ تعالی نے ایک فرشتہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی قبر شریف پرمقرر فر مارکھا ہے جو کہ آ پ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کوصلا قوسلام پہنچا تا ہے اور جمعہ کے دن اور رات کوحضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بذات خود بنفس نفیس سنتے ہیں اور ہر حال جواب دیتے ہیں

حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی فرماتے ہیں:

بدائکه و مصلی الله تعالی علیه وسلم می بیند و می شنود کلام ترازیرا که وی متصف است بصفات الله تعالی و میند و می شنود کلام ترازیرا که وی متصف است بصفات الله تعالی و میند و

جاننا چاہئے کہ نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تحقیے دیکھتے اور تیرا کلام سنتے ہیں کیونکہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اس صفت سے وافر حصہ ملا ہم نشیں ہوں جومیرا ذکر کرے اور آنخضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اس صفت سے وافر حصہ ملا

عاشق صاوق ولى كامل حضرت علامه يوسف بن اساعيل بهاني فرمات بين:

و يويد سماع النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم سلام من يسلم عليه من يسلم عليه من بعيد و قريب مشروعية السلام عليه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم فى التشهد فى الصلاة بصيغة الخطاب اذ يقول المصلى ، السلام عليك ايها النبى و رحمة الله وبركاته فلو لم يكن صلى الله تعالىٰ عليه وسلم حيا يسمع جميع المصلين اينما كانوا باسماع الله له ذلك لما كان لهذا الخطاب معنى.

(شوابدالحق في الاستغاثة بيدالحق ص ٢٨٣)

اور نبی اکرم سلی اللہ تعالی علیہ وسلم ہراس شخص کے سلام کوجو آپ پر دور وقریب سے سننے پرتائید کرتا ہے وہ نماز کے تشہد میں سلام کا جواز ہے کہ وہ صیغہ خطاب ہے جبکہ نمازی کہتا ہے السسلام علیک ایھا النبی و رحمة الله وبر کاته. پس اگر آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم زندہ نہیں اور (اللہ تعالی کی دی ہوئی طاقت سے ) تمام نمازیوں سے چاہوہ کہیں بھی ہوں درود وسلام نہیں سنتے تواس خطاب کرنے کا کوئی معنی نہیں رہ جاتا۔

حفرت امام علامه زین الدین ابو بکر بن الحسین بن عمر مراغی (م ۱۲ه ۵) فرماتے ہیں: اعلم ان كتب السنة متضمنة لاحاديث دالة على ان روح النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم ترد عليه و انه يسمع و يرد عليهم السلام. (تحقيق النفر ق<sup>ملخيص</sup> معالم دارهج قص١١١)

جاننا چاہئے کہ کتب صدیث ایسی روایات سے بھری پڑی ہیں جواس امر پر دلالت کرتی ہیں کہ انتخصرت صلی اللہ تعالی علیہ ہیں کہ انتخصرت صلی اللہ تعالی علیہ وسلم درودوسلام خود سنتے اور اس کا جواب دیتے ہیں۔

حضرت امام الحرمين فرمات بين:

شهرستانی درغاینة المرام از امام الحرمین نقل می کند که گفت پنیمبر خداصلی الله تعالی علیه وسلم زنده است صلاة وسلام کی بروے میفرستند استماع میکنند (جذب القلوب ص ۲۱۰)

امام شهرستانی نے اپنی کتاب غایت المرام میں امام الحرمین سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے فر مایا: الله کے رسول صلی الله تعالی علیه وسلم زندہ بیں اور جولوگ آپ صلی الله تعالی علیه وسلم پر صلام پڑھتے ہیں، آپ اسے سنتے ہیں۔

حضرت مولا ناانوارالله حيدرآ بادي فرماتے ہيں:

ان روایات سے بیہ بات ثابت کہ ایک فرشتہ تمام روئے زمین کے درودستنا ہے اور خدمت میں آنخضرت ملی اللہ تعالی علیہ وسلم کے عرض کرتا ہے اور اس کو و لی ہی ساعت دی گئ ہے جو اس کام پر مقرر ہیں کہ درود پڑھنے والوں کے تی میں دعائے خیر کیا کریں جن کا حال ابھی معلوم ہوا۔ جب اتنی حدیثوں سے یہ بات ثابت ہے کہ بعض فرشتوں کے پاس قرب و بعد یکساں ہے اور آن واحد میں ہر شخص کی آ واز برابر سنتے ہیں۔
تو اب اہل ایمان کو آنخضرت صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے احاط علمی میں شک کا کیا موقع ہوگا۔ اس لئے کہ بنی شک وانکار کا بہی تھا کہ اس میں شرک فی الصفت لازم آتا ہے۔ پھر جب آنخضرت صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے خدام میں یہ صفت موجود ہے تو چاہئے کہ خود آنخضرت صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے اور این اول اور بدرجہ اتم ہو۔ چنانچہ آنخضرت صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے اور این اول اور بدرجہ اتم ہو۔ چنانچہ آنخضرت صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے اور ایک اور بدرجہ اتم ہو۔ چنانچہ آنخضرت صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے

اس کی تصریح فرمادی۔ (انواراحمدی 20مبع فیصل آباد) امام العارفین حضرت خواجه ضیاء الله نقشبندی فرماتے ہیں:

"درود کے پاک آداب سے یہ ہے کہ درود پاک پڑھتے وقت یہ خیال رکھے کہ آروں ہے ہے۔ اور من رہے وقت یہ خیال رکھے کہ آپ ماضر ہیں اور من رہے ہیں۔" (مقاصد السالکین ص۵۲)

قطب وفت حضرت پیر جماعت علی شاه محدث علی پوری فر ماتے ہیں:

در رسول باک صلی الله تعالی علیه وسلم نے فر مایا جو شخص محبت سے درود شریف پڑھے اس

كوميںاييخ كانوں سے سنتاہوں.....

حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کاحی و زندہ ہونا قبر شریف اور استماع حالت حیات و ممات میں اور واقف ہونا احوال زائرین سے بلکہ تمام امت کے احوال خبر وشر کا پیش ہونا حضور میں خصوصاً جمعہ کے ون درود شریف اہل محبت کا سمع شریف سے سننا اور جور وضر انور پر حاضر ہوکر سلام عرض کر ہے اس کا جواب دینا ثابت ہے۔

(ملفوظات امیر ملت ص ۵ ک

ولی کامل حضرت میال محر بخش عارف کھڑی شریف فرماتے ہیں: موڑ دیوے دب روح اسانوں کہیا شاہ عالی

روح مرادا تصفنوا كي خرق عادت دے والي

جوشنوا کی د نیااتے خرق عادت دی ہے <sup>ہ</sup>ی

دورونز دیکو سنن گل کرے کوئی کیسی

کرانصاف تونیس اے منکراندرسنن نبی دے

عرشول تحت ثری تک سندے اندر بند بعیدے

میلی حالت نالوں اوسدی ہے ہم پیچلی بہتر

قبراندر کیون سندانائین سب نبیان دامهتر

(بدایت المسلمین میال محر بخش ص ۲۲)

اس سے معلوم ہوا کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اللہ تبارک وتعالیٰ نے ایسی قوت

ساعت عطا فرمائی ہے کہ آپ اپ امتوں کا درود وسلام بالواسطہ اور بلا واسطہ ہر طریقے سے ساعت فرماتے ہیں اور اس میں استحالہ بھی کوئی نہیں بیطا فت تو آپ کے وسیلہ وصدقہ سے آپ کے کئی غلاموں کو عطا فرمائی گئی ہے۔ جیسا کہ حدیث سیجے میں وارد ہوا ہے کہ ایک فرشتہ کوساری کاون کی آوازیں سننے کی طاقت عنایت فرمائی گئی ہے۔ اس حدیث کی تحقیق وتخ ترجی ہیلے صفحات میں گذر چکی ہے۔ اور ایک حدیث قدسی میں وارد ہے:

حضرت ابوہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ ہے روایت ہے۔ آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

ان الله تعالىٰ قال من عادى لى وليا فقد آذنته بالحرب و ما تقرب الى عبدى بشئي احب الى مما افترضت عليه ولا يزال عبدى يتقرب الى بالنوافل حتى احببته فاذا احببته فكنت سمعه الذى يسمع به و بصره الذى يبصر به و يده التى يبطش بها و رجله التى يمشى بها و ان سألتى لاعطينه.

(صحیح بخاری۲:۹۲۳، نوادر الاصول ص ۱۵،۷۱۱)

بینک اللہ تبارک و تعالی نے فر مایا کہ جس نے میرے ولی کی دشنی کی میں نے اس سے
اعلان جنگ کردیا اور جن چیز وں کے ذریعہ بندہ مجھ سے نزدیک ہوتا ہے ان میں سے سب سے
زیادہ محبوب چیز میرے نزدیک فرائض ہیں اور میرا بندہ نوافل کے ذریعہ میری ہمیشہ نزد کی
عاصل کر تار ہتا ہے یہاں تک میں اسے اپنامحبوب بنالیتا ہوں اور جب میں اسے اپنامحبوب بنالیتا
ہوں میں اس کے کان ہوجا تا ہوں جس سے وہ سنتا ہے اور میں اس کی آئھیں بن جا تا ہوں جن
سے وہ دیکھتا ہے میں اس کے ہاتھ بن جا تا ہوں جن سے وہ کیڑتا ہے اور میں اس کے یاؤں بن
جا تا ہوں جن سے وہ چلا ہے۔ اگر وہ مجھ سے سوال کرتا ہے تو میں اسے ضرور دیتا ہوں۔
اس حدیث شریف کی شرح کرتے ہوئے حضرت امام فخر الدین رازی

فرماتے ہیں:

و كذلك العبد اذا واظب على الطاعات بلغ الى المقام الذي يقول

الله كنت له سمعا و بصرافاذا صار نور جلال الله سمعا له سمع القريب والبعيد و اذا صار ذلك النور بصرا له راى القريب والبعيد و اذا صار ذلك النور يدا له قدر على التصرف في الصعب والسهل والبعيد والقريب.

(تفسيركبير،زيرآيت ام حسبت ان اصحاب الكهف والرقيم)

جب بندہ نیکیوں پرموا ظبت کرتا ہے تو وہ اس مقام تک پہنچ جاتا ہے جس کے متعلق اللہ تعالیٰ نے کست کمه سمعا و بصر افر مایا ہے جب اللہ تعالیٰ کے جلال کا نوراس کے کان بن جاتا ہے تو وہ شخص دور ونز دیک سے سنتا ہے اور جب یہی نوراس کی آئکھیں ہوگیا تو وہ دور ونز دیک سے سنتا ہے اور جب یہی نوراس کی آئکھیں ہوگیا تو وہ دور ونز دیک سے دیکھتا ہے اور جب یہی نورجلال اس کے ہاتھ ہوجاتا ہے تو یہ ولی مشکل اور آسان دورونز دیک میں تصرف کرنے پر قادر ہوجاتا ہے۔

حضرت امام شهاب الدين سيرمحمود آلوسي بغدادي فرمات بين:

و ذكروا ان من القوم من يسمع في الله ولله وبالله من الله جل وعلا و لايسمع بالسمع الانساني بل يسمع بالسمع الرباني كما في الحديث القدسي كنت سمعه الذي يسمع به. انتهى. (تفير روح المعانى ١٠٢:٢٥)

عارفین (اولیاء) نے ذکر کیا کہ قوم میں ایسے لوگ بھی ہیں جواللہ میں اللہ کے لئے اللہ کے ساتھ اللہ سے سنتے ہیں جسیا کے ساتھ اللہ سے سنتے ہیں جسیا کہ حدیث قدی میں وارد ہے کہ میں اس کے کان بن جاتا ہوں وہ جن سے سنتا ہے۔

جب آپ صلی الله تعالی علیه وسلم کے خدام اولیائے کرام وامتیوں کی بیشان ہے تو آقا دوجہاں امام الانبیاء والمرسلمین محبوب رب العالمین صلی الله تعالی علیه وسلم کی قوت ساعت اور آپ صلی الله تعالی علیه وسلم کی قوت بصارت کی کیاشان اقد س ہوگی۔

حضرت فاروق اعظم كا دور ہے دىكھ كرآ دازى پېنچانا اور حضرت ساريہ رضى الله تعالىٰ عنه كا دور ہے آ وازسننا:

عن ابن عمر ان عمر بعث جيشا وامر عليهم رجلا يدعى سارية فبينما

عمر رضى الله تعالىٰ عنه يخطب فجعل يصيح يا سارية الجبل. فقدم رسول من الجيش فقال يا امير المومنين لقينا عدونا فهزمونا فاذا صائخ يصيح يا سارية الجبل فاسندنا ظهورنا الى الجبل فهزمهم الله فقلنا لعمر كنت تصيح بذلك.

حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت ہے کہ حضرت فاروق رضی اللہ تعالی عنہ نے ایک لشکر بھیجا اور ان پر امیر ساریہ رضی اللہ تعالی عنہ نامی آ دمی کو بنایا ایک مرتبہ حضرت عمر نے خطبہ دیتے ہوئے بچارا اے ساریہ رضی اللہ تعالی عنہ پہاڑ کی طرف ہوجا (تین مرتبہ فرمایا) لشکر سے ایک پیعام لانے والا آیا اور کہا اے میر المونین ہم وشن سے ملے پس ہم شکست کے قریب تھے کہ ایک بچار نے والے نے بچارا اے ساریہ رضی اللہ تعالی عنہ بہاڑ کی طرف ہوجا۔ پس ہم نے اپنی بیٹھ بہاڑ کی طرف ہوجا۔ پس ہم نے اپنی بیٹھ بہاڑ کی طرف کرلی پس وشمن کوشکست ہوگئی۔ ہم نے حضرت عمرضی اللہ تعالی عنہ سے عرض کی کہ آپ نے بیآ واز دی تھی۔

|            | تخ تج حديث:         |                                     |                          |
|------------|---------------------|-------------------------------------|--------------------------|
| _1         | دلائل النبوة لفظ له | لامام بيعتى ٧:٠٧                    |                          |
| _۲         | دلائل النبوة        | لا مام لا بي نعيم                   | 011:16049:1              |
| _٣         | شرح اصول اعتقادا    |                                     |                          |
| ٦۴         | كرامات اولياءالله   | Λ                                   | 4274                     |
| _۵         | كرامات اولياء       | ابن الاعرابي= بحواله تخريج الأربعير |                          |
| <b>_</b> Y | فوائد               | ì                                   | التصوف-للسخاوي ۴۴        |
| _4         | الأربعين            | ابوعبدالرحمن                        | كمى مع تخر يجللسخاوى ١٩٣ |
| _^         | الطبقات الكبرى      |                                     |                          |
| _9         | تاريخ الامم والمكوك | لامام طبری ۲۵۴:۳۵۳                  |                          |

۱۰ـ ازالة الخفاعن خلافة الخلفاء شاه ولى التدمحدث دبلوى ١٩٦٢ ١٩٢٢ الله الخفاع المسلم ١٩٢٠٢ الله المسلم ١٩٢٠ المسلم ١٠٠٠ المسلم ١٠٠٠ المسلم المسلم ١٠٠٠ المسلم المسل

امام زرکشی فرماتے ہیں:

و قد افرد الحافظ قطب الدین عبدالکریم الحلبی لهذا الحدیث جزء أورثق رجال هذه الطریق (اللائی المنثوره فی الاحادیث المشهورة ص ۱۲۷) حافظ قطب الدین عبدالکریم طبی نے اس حدیث کے طرق پرایک متقل کتاب تعنیف کی ہے اور اس سند کے تمام راویوں کی توثیق کی ہے۔

امام حافظ مخاوى فرماتے ہيں : و هو اسناد حسن.

( تخريج احاديث السلمية في التصوف للسخاوي ص ٢٥، والقاصد الحسنة ص ٢٣٧)

ادروہ سندحسن ہے۔

آپ مزید فرماتے ہیں:

قلت وللقصة طرق منها ما روى ابن مردوية من طريق ميمون بن مهران عن ابن عمر عن ابيه. و منها ما اخرج الواقدى عن اسامة بن زيد بن اسلم عن ابيه. و منها ما اخرج الواقدى عن اسامة بن زيد بن اسلم عن ابيه. و منها ما اخرج الواقدى عن اسامة بن زيد بن اسلم عن ابيه و منها ما روى سيف عن ابى عثمان و ابى عمرو بن العلاء.

(تخ تح احاديث السلمية في التصوف ص ١٨٠٨٧)

میں کہتا ہوں کہ اس قصہ کے کئی طرق ہیں۔ ان میں سے ایک طریق وہ جس کو ابن مردویہ نے میمون بن مہر ان عن ابن عمرعن ابیہ کی سند سے روایت کیا ہے اور ایک وہ جس کو واقدی نے اسامہ بن زید بن اسلم عن ابیہ کی سند سے بیان فر مایا اور وہ جس کوسیف نے عثمان اور ابوعمر و بن العلاء کی سند سے روایت کیا ہے۔

حفرت امام شامی فرماتے ہیں:

والاثر عن امير المومنين عمر رضى الله تعالىٰ عنه صحيح انه قال يا المارية. (اجلبة الغوث في رسائل ابن عابدين ٢٤٩:٢)

اور حضرت امير المونين عمر فاروق رضى الله تعالى عندسے بيا ترضيح سندسے ثابت كه آپ في ماريه الحبل.

صديق الحن بعوبالوى غير مقلد نے تحرير كيا ہے:

" چنانچولوگ اب تک اس غارکومعظم جان کرتبرک حاصل کرتے ہیں۔ میں کہتا ہوں قصہ سارید کوئیٹی اور ابونعیم نے دلائل النوۃ میں اور لا لکائی نے شرح السنۃ میں اور دیر عاقولی نے فوائد میں اور ابن الاعرابی نے کرایات اولیاء میں اور خطیب نے رواۃ مالک عن نافع عن ابن عمر سے رواۃ مالک عن نافع عن ابن عمر سے روایت کیا ہے۔ الفاظ کا بچھفر ق ہے۔

حافظ ابن جرنے اصابہ میں کہاہے کہ اسادہ حسن.

( تكريم المومنين بتقويم مناقب خلفاء الراشيدين ص ٢١)

مولوی احمر حسن دہلوی غیر مقلد نے لکھا ہے:

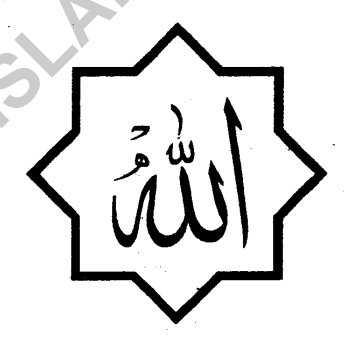
اخرجه ايضاً ابو عبد الرحمن السلمى فى الاربعين و ابن الاعرابى فى كرامات اولياء و ابو نعيم فى الدلائل واللالكائى فى السنة وابن عساكر فى مسنده (و حسن الالبانى اسناده) و قال الحافظ ابن حجر فى الاصابة (٣:٢) استناده حسن (وقال الحافظ ابن كثير هذا اسناده جيد حسن) (البداية ك: ١٣١) و اخرجه ايضا الخطيب فى رواة مالك و ابن عساكر فى مسنده وابن مر دويه بنحوه ...

(تنقیح الروا ق فی تخریج احادیث المشکو ق۳: ۱۹۳، باب الکرامات دواله)
اس کو ابوعبد الرحمٰن سلمی نے اربعین اور ابن اعرابی نے کرامات اولیاء ابونعیم نے دلائل و
لا لکائی نے سنہ اور ابن عساکر نے مند میں روایت کیا (البانی نے اس کی سند کوشن کہا ہے) اور

طافظ ابن تجرف اصابه ۳:۲ میں اس کی سند کوشن کہا اور حافظ ابن کثیر نے ''البدایہ والنہایہ 2: ۱۳۱ 'میں کہا کہ اس کی سند پختہ اور حسن ہے اور اس کوخطیب نے روات مالک اور ابن عسا کرنے بھی اپنی مند میں اور ابن مرویہ نے اس طرح روایت کیا ہے۔

لاحمدحسن دهلوى و ابى سعيد محمد شرف الدين دهلوى مع الاستدر اكات حافظ صلاح الدين يوسف و حافظ نعيم الحق نعيم كلهم . من غير المقلدين.

جس بیارے آقاصلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے غلاموں کی بیشان ہے تو اس کی اپنی کیا شان مبارک ہوگی۔لیکن نہ جانے منکرین شان رسول اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کو کیا بیاری ہے کہ ہر عظمت وشان والی چیز میں ان کو بچھ نہ بچھ عیب کیوں نظر آتے ہیں۔ ارے بچھ کو کھائے تیب سقر تیرے دل میں کس سے بخار ہے



## حديث نمبر ١٩:

و اخبرنا ابو عبد الله الحافظ نا ابو عبد الله الصفا انا ابو بكر بن ابى الدنيا حدثنى سويد بن سعيد حدثنى ابن ابى الرجال عن سليمان بن سحيم قال: رأيت النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم فى النوم قلت يا رسول الله! هولاء الذين يأتون فيسلمون عليك اتفقه سلامهم قال: نعم واردعليهم.

حضرت سلیمان بن هیم (تابعی، ثقبه) نے فرمایا کہ مجھے خواب میں رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی زیارت ہوئی میں نے عرض کیا۔ یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم یہ لوگ آپ کی بارگاہ میں حاضر ہوتے ہیں اور سلام عرض کرتے ہیں۔ کیا آپ ان کا سلام سنتے اور سجھتے ہیں۔ آپ نے فرمایا: ہاں! ہم ان کے سلام کا جواب بھی دیتے ہیں۔

تخ تا حديث:

شعب الا يمان لفظ له امام يهنى ١٩٩٠٣ تهذيب تاريخ دمشق ابن عساكر ٣٩٥٠٣ احياء العلوم امام غزالي ٥٢٢:٣ المام غزالي ٥٢٢:٣ التاب العاقبه عبد الحق اشبيلي ١١٩ الشفا قاضي عياض ١٣٠٢

مرشدالزوار قبورالا برار موفق الدين بن عثان (م ٦٥١) ٣٦:١

اس سے معلوم ہوا کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنی قبر منورہ میں زندہ ہیں اور صلاۃ وسلام سنتے اور جواب بھی ارشاد فر ماتے ہیں۔اور کئی خوش بخت حضرات آپ کے جواب کوساعت بھی فر ماتے ہیں۔

اس کی شاہد کئی احادیث ہیں جن میں سے کچھ یہاں نقل کی جاتی ہیں: حدیث نمبرا:

حدثنا احمد بن عيسى حدثنا ابن وهب عن ابى صخران سعيداً المقبرى اخبره انه سمع ابا هريرة يقول سمعت رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم يقول: والذى نفس ابى القاسم بيده لينزلن عيسى بن مريم اماما مقسطا وحكماً عدلاً وليصلحن ذات البين وليذهبن الشحناء وليعرضن عليه المال فلا يقبله احد. ثم لئن قام على قبرى فقال يا محمد لاجيبنه.

(مندابي يعلى تتقيق الاثرى ٢:١٠ اموسسة علوم القرآن ١١:١٢ ١٠ دارالمامون للشرات بيروت)

بند مذکور حفزت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ روایت کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے سنا۔ آپ نے فرمایا کہ اس ذات کی شم جس کے قبضہ قدرت میں ابوالقاسم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی جان ہے۔ البہ ضرور حضرت عیسیٰ بن مریم علیہ السلام امام منصف اور حاکم عاول بن کرنازل ہوں گے۔ یقیناً صلیب توڑیں گے اور دو تر ہے اور کریں گے۔ لوگوں کے آپ میں معاملات درست فرما کیں گے اور لوگوں کی ایک دو سرے سے در کمنیاں ختم کردیں گے اور مال پیش کریں گے تو کوئی اس کونہ لے گا۔ پھراگروہ میری قبر پر کھڑے ہو کر کمبیں کے دیا جھرتو میں ضرور بالضرور ان کو جواب دونگا۔

اورمتدرک حاکم کے الفاظ اس طرح ہیں: ولیساتیس قبسری حتی یسسلم علی ولار دن علیه . (متدرک ۵۹۵:۲)

وہ میری قبر پر حاضر ہو کر مجھے سلام عرض کریں گے تو میں یقینا ان کو جواب دونگا۔ امام حاکم نے فر مایا بیصدیث سیحے الاسناد ہے اور امام ذہبی نے فر مایا سیحے ہے۔ امام ابو بکر ہیٹمی فر ماتے ہیں:

رواه ابویعلی ورجاله رجال الصحیح. اس کوامام ابویعلی نے روایت کیا اوراس کے رادی صحیح بخاری ۲۱۱:۸ باپ ذکر الانبیاء

کےراوی ہیں۔

آپمزيد فرماتي بين:

قلت: هو فی الصحیح بغیر هذا السیاق. (العلی فی زوائر البی بیای ۱۳۲:۳) میں کہتا ہوں کہ بیروایت سمجے بخاریا: ۴۹۰ میں ان الفاظ کے علاوہ دوسرے الفاظ کے ساتھ موجود ہے۔

المقصد امام علامه ابن حجر عسقلانی رحمة الله علیه نے اس حدیث شریف پریہ باب باندھا حیات ملی الله تعالی علیه وسلم فی قبرہ۔

(المطالب العاليه بزردا كدالمسانيدالثمانية ٣٣٩:٣،٢٣)

آپ سلى الله عليه وسلم قبرشريف مين باحيات بين \_

جہاں اس حدیث شریف میں آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی حیاۃ فی القبر ٹابت ہورہی ہے وہ ہیں یہ بھی ٹابت ہورہا ہے ج یا عمرہ کرنے والے شخص کوروضۂ رسول صلی اللہ تعالی علیہ وسلم پر حاضر ہوکر حاضر کے صینے سے صلاۃ وسلام پیش کرنا چاہئے۔ کیونکہ یہ سنت انبیاء علیم الصلوۃ والعسلیم ہاور جج وعمرہ کے بعد مدینہ آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے دوضہ انور پرنیت کر کے جانا جائزی نبیس بلکہ انبیائے کرام کامبارک طریقہ ہے۔

اعتراض:

اس مدیث شریف برمنکرین شان نی کریم صلی الله تعالی علیه وسلم نے اعتراض کرتے ہوئے کہا:

منداحم مل لیا تین قبری حتی یسلم علی و لاردن علیه .....ک الفاظ بی بیس اور متدرک حاکم میں بیالفاظ بیں۔ گرحاکم کی سند میں محمد بن اسحاق ہے۔ (محمد بن اسحاق برموًلف نے طویل جرح کی ہے) ......اور باقی حدیث کی کتاب میں بیالفاظ سخے سند کے ساتھ کہیں نہیں ملتے۔ اور کیا عجب ہے کہ بیٹھ بن اسحاق کے دجل وکذب کا بی کرشمہ ہو۔

(ازشیر محمد آئینہ سکین الصدور ۱۳۳۰)

جواب:

قارئین محرم ایہ ہان حضرات کی تحقیق اور دیا نت۔ اصل میں جو تحض انبیائے کرام کا گتاخ ہوتو اسے اچھی و ہری ، پاک و نا پاک اور نیک و بدکی تمیز بی نہیں رہتی۔ جہاں فضیلت مصطفے صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی کوئی روایت دیکھی ، فوراً اس کور دکرنے پرتل گئے اور اپنی قسمت و قبر کی طرح صفحات سیاہ کرنے شروع کردیئے۔ مولوی فدکورنے اس رویت کے صرف ایک راوی محمد بن اسحاق متفر ونہیں ہے ہم محمد بن اسحاق متفر ونہیں ہے ہم نے مانا کہ کہ محمد بن اسحاق ضعیف بلکہ زبر دست ضعیف ہے لیکن کہاں؟ احکام میں ملال و حرام میں ، فضائل اور تاریخ میں بیراوی امام اور اتنا ہی ثقہ ہے جتنا کہ احکام میں کمز ورہ اور بی حدیث شریف تو باب فضائل میں سے ہے لہذا یہاں اگر بیہ تفر دبھی ہوتا تو قابل قبول تھا جبکہ ہماری پیش کر دوروایت مندانی پیش کے مدین تو بیداوی سرے سے ہی نہیں۔

ادرمندانی یعلی کی سند کے تمام راوی صحیحین کے راوی ہیں جیسا کہ امام ہیشی کے حوالہ سے گذرا۔ اس سند کا پہلا راوی احمد بن موی ہے۔ اس سے امام بخاری اور امام سلم نے اپنی اپنی صحیح میں روایت لی ہے۔

دوسراراوی ابن وہب یعنی عبداللہ بن وہب بن مسلم ہے۔ جو کہ زبر دست ثقہ راوی ہے۔ اس سے بھی حضرات شخین نے صحیحین میں روایت لی ہے۔ ہے۔اس سے بھی حضرات شخین نے صحیحین میں روایت لی ہے۔ تیسراراوی ابوصر یعنی حمید بن زیاد

اس سے امام بخاری نے الا دب المفرد میں اور امام سلم نے اپنی سے میں روایت لی ہے

جادودہ جوسر چڑھ کر ہولے .....لا فہ ہوں کے ذہبی زمان زبیر علی زئی نے لکھااس کی سند حسن ہے اس کے تمام راومی جمہور کے نزدیک ثقہ ہیں۔ (ماہنامہ محدث سسس، ماہ جولائی 1990ء) (خادم مناظر اسلام قاری محمد ارشد مسعود عفی عنہ) جبکہ امام احمد بھی بن معین ، ابن عدی وغیرہ نے اس کی توثیق فرمائی ہے۔ (تہذیب الکمال ۲۲۲۲۲۳۳)

چوتھاراوی، سعید بن ابی سعیدالمقبر ی۔ مصححین کا مرکزی راوی ہے۔ اور زبردست ثقہ ہے۔ ابرزبردست ثقہ ہے۔ ابدا ثابت ہوا کہ بیرحدیث بالکل صحح ہے اور حیات النبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم فی القبر کی زبروست دلیل ہے۔

مديث تمبرا:

روضه نبي صلى الله تعالى عليه وسلم سے اذان واقامت كى آواز آنا:

عن سعيد بن المسيب قال: لقد رأيتنى ليالى الحرة و ما فى مسجد رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم غيرى و ما ياتى وقت صلاة الا سمعت الاذان من القبر ثم اتقدم فاقيم واصلى وان زمرا فيقولون: انظروا الى الشيخ المجنون.

حضرت سعید بن مستب رضی الله تعالی عنه سے روایت ہے فرمایا کہ ایام حرہ کی را توں میں میں نے خود کو یوں پایا کہ مجد نبوی میں میر ہے سوا کوئی نہ ہوتا تھا اور جب بھی نماز کا وقت ہوتا تو مے قبر نبوی صلی الله تعالی علیہ وسلم سے او ان کی آواز آئی تو میں آگے بڑھ کرا قامت کہتا اور نماز پڑھ لیتا جبکہ اہل شام مجد میں گروہ در گروہ آتے اور کہتے کہ اس پاگل بوڑھے کودیکھو۔

الفصل الثامن والعشر ون، زبير بن بكار في اخبار المدينة بحواله بل الهدى والرشادللثا ي ١٣٥٤ المعات الفصل الثامن والعشر ون، زبير بن بكار في اخبار المدينة بحواله بل الهدى والرمي التسهم، طبقات كرامات اولياء الله سام لا لكائي ١٨٣٠ منن الداري امام وارمي المسهم، طبقات الكبرى لا بن سعد ١٣٣٤، باب ما اكرم الله تعالى نبيه للى الله تعالى عليه وسلم .

ریسی اثر بتار ہاہے کہ نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنی قبر منورہ میں زندہ ہیں۔اور پانچوں وقت اذان وا قامت کے ساتھ نماز ادا فرماتے ہیں جیسا کہ حصرات فقہاء ومحدثین نے فرمایا ہے۔

امام زرقانی فرماتے ہیں:

لحیاته فی قبره یصلی فیه باذان و اقامهٔ .(زرقانی شرح المواہب ۱۲۹:۸) آپ صلی الله تعالی علیه وسلم اپی قبر میں حقیقی حیات کے ساتھ زندہ ہیں اور اذان و اقامت کے ساتھ نمازادافر ماتے ہیں۔

امام عبدالوماب شعرانی فرماتے ہیں:

و هو حيى في قبره يصلى فيه بأذان و اقامة و كذلك الانبياء.

(كشف الغمه عن هميع الامة ا: ١٤ كتاب النكاح)

اورآ پ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم اپنی قبر میں زندہ ہیں اور اذان واقامت کے ساتھ نماز ادا فرماتے ہیں۔ایسے ہی ویگر انبیائے کرام بھی ادافر ماتے ہیں۔

اس اٹر پر بھی منگرین ومعاندین نے چنداعتر اضات کئے ہیں جو کہ مندرجہ دیل ہیں: مسعود الدین عثانی نے کہا:

ایک نا قابل اعتبار روایت بیان کی جاتی ہے کہ''واقعہ الحرۃ''کے زمانہ جوذوالحجہ ۲۳ھ میں پیش آیا۔ تین رات دن مجد نبوی میں نہ تو اذان دی جاسکی نہ اقامت ہوئی۔ کین سعید بن مستب نے مسجد نہیں چھوڑی۔ وہ نماز کا وقت قبر نبوی سے آنے والی ایک دبی دبائی آواز سے معلوم کرلیتے۔

(رواہ الداری ، مشکوۃ ۵۴۵)

سندیوں ہے: اخبر نامروان بن محموعن سعید بن عبدالعزیز عن سعید بن المسیب اور بیددونوں نا قابل اعتبار ہیں۔

سعید بن عبدالعزیز کاسعید بن مستب سے ساع ثابت نہیں۔ اس کے بیر وایت منقطع ہے اور مروان بن محمد کوحزم نے ضعیف کہااور عقبل کہتے ہیں کہ وہ گروہ مرجیہ میں سے تھا۔
(میزان الاعتدال ۱۲۳۳) (بیقبریں بیآستانے ص۲۱)

جواب:

معترض ندکور نے اس مجے روایت کونا قابل اعتبار ثابت کرنے کے لئے دواعتراض

کئے ہیں جو کہ بالکل غلط اور معترض مذکور کی جہالت اور علم حدیث سے ناوا تفیت کا منہ بولتا ثبوت ہے۔

ا- مروان بن محد اورسعید بن عبد العزیز دونول نا قابل اعتبار بین ، کیون؟ سعید بن عبدالعزیز کاسعید بن محد اورسعید بن عبدالعزیز کاسعید بن مستب سے ساع ثابت نبیس ـ

اور بیہ بات صحیح بھی ہوتو اس سے راوی نا قابل اعتبار کیسے ہوا؟ یہ قانون کس نے کہاں تحریر فر مایا ہے؟ عثانی کا کوئی گمراہ مریداس کا جواب دے گا.....؟ ہمیں انتظار رہے گا۔

حالانکہ بیہ بات ہی غلط ہے۔ جناب سعید بن عبدالعزیز جو کہ زبر دست ثقدامام ہے اس کی حضرت سعید بن مستب سے ملاقات کا قوی امکان موجود ہے، لہذا بیر وایت منقطع نہیں بلکہ متصل ہے، کیونکہ حضرت سعید بن مستب کی وفات بقول واقدی ۹۳ ھ اور بقول ابونعیم ۹۳ ھ (تہذیب الکمال ۲:۳۰۳) اور امام کی بن معین کے قول کے مطابق ان کی وفات ۱۰ ھے۔ (تہذیب الکمال ۲:۳۰۳)

جبکہ سعید بن عبد العزیز کی ولادت حسن بن بکار بن بلال کے قول کے مطابق ۸۳ھ ہے، کہا تے سالوں میں آدمی ہے، کہذا کم از کم دس سال اور زیادہ سے زیادہ ستر ہسال کا عرصہ ہے، کیا استے سالوں میں آدمی دوسرے سے ملاقات نہیں کرسکتا ؟

اہ رسند کے اتصال کے لئے امکان لقائی کافی ہے جبیبا کہ اصول کی کتب میں تفصیل موجود ہے۔لہذابیروایت منقطع ومرسل نہیں بلکہ تصل ہے۔

دوسرااعتراض کہ مروان بن محمد کو ابن حزم نے ضعیف کہا ہے اور عقیلی کہتے ہیں کہ وہ گروہ مرجیہ میں سے تھا۔

ہم کہتے ہیں کہ مروان بن محمد زبر دست ثقد اور شبت ہے۔ اور جہاں تک اس کا مرجی ہونا ہے تو جب تک اپ کے عقیدہ کے بارے میں روایت نہ کرے اس وقت تک جرح ہی تصور نہیں ہوگا۔ امام ابوحاتم اور صالح بن محمد الحافظ نے فرمایا ثقہ ہے۔

امام عبدالله بن يحيى بن معاويه الهاشي نے فرمايا ميں نے تين طبقات يائے ان ميں

سے ایک سعید بن عبدالعزیز کا اور اس طقہ میں میں نے مروان بن محمہ سے زیادہ فاشع شخص نہیں دیکھا۔ان دیکھا۔ان کی شامی مروان بن محمہ سے افضل نہیں دیکھا۔ان سے کہا گیا کہ اس کا شخ سعید بن عبدالعزیز اور یکی بن حزہ بھی نہیں تو انہوں نے فرمایا وہ بھی نہیں۔امام ابن حبان نے اس کو ثقات میں ذکر کیا۔

امام ابوزرعد فرماتے ہیں کہ مجھے امام احمد نے فرمایا تمہارے پاس تین محدث ہیں: مردان بن محر، دلید بن مسلم اور ابومسبر۔

ابن معین نے کہا کہ اس میں کوئی حرج نہیں۔دار قطنی نے کہا تقدے۔

(تهذيب الكمال ٢٠،١٩:١٨)

جب محدثین کے اتنی کثیر تعداد بالا تفاق اس کی توثیق فرمار ہی ہے تو پھرا بن حزم کا اس کوضعیف کہنا اس کوکوئی نقصان نہیں دیتاویہے بھی ابن حزم کار دکیا گیا ہے۔ امام ابن حجر عسقلانی فرماتے ہیں :

وضعفه ابو محمد بن حزم خطأ لانا لا نعلم له سلفا في تضعيفه.

(تهذیب التهذیب ۹۲:۱۹)

اس کوضعیف کہنا این حزم کی غلطی ہے کیونکہ ہم نہیں جاننے کر این حزم سے پہلے بھی کسی فیصل میں اس کوضعیف کہا ہو۔

لہذاعثانی کااس کوضعیف قرار دے کرنا قابل اعتبار کہنا اپنے ایمان کو بی نا قابل اعتبار کرنے کے مترادف ہے۔

محمد حسین نیلوی مماتی نے اعتراض کیا ہے:

اس میں ایک رادی سعید بن عبدالعزیز جو ثقدامام ہے۔ لکندہ اختلط فی آخو عمرہ (تقریب)لین اس کی اخیر میں حافظہ خلط ملط ہو گیا تھا۔ (ندائے حق ا:۳۲۳)
معلوم ہوتا ہے کہ جناب نیلوی صاحب کوخلط کی روایت کے قبول اور عدم قبول کے اصول کا ی علم نہیں ورندائی ادھوری اور ہے گی بات ہرگز نتجریر کرتے۔

مختلط كروايت كقيول اورعدم قيول كااصول امام بن صلاح فرمات بين:
والحكم أنه يقبل حديث من اخذ عنهم قبل الاختلاط و لا يقبل حديث من اخذ عنهم بعدالاختلاط أو أشكل امره فلم يدر هل اخذ عنه قبل الاختلاط أو أشكل امره فلم يدر هل اخذ عنه قبل الاختلاط أو بعده.
(مقدمه ابن الصلاح مع شرح التقييد والايضاح ٣٣٢)

ان (ختلطین) میں حکم یہ ہے کہ ان کی احادیث اختلاط سے پہلے روایت لینے والوں سے تبول کی جائے گی اور جن راویوں نے ان سے اختلاط کے بعد روایت کی یا ایسے راوی کہ جن کے بارے میں یہ امر مشکل ہو کہ انہوں نے اختلاط سے پہلے روایت کی یا بعد میں تو ایسے راویوں سے روایت تول نہیں کی جائے گی۔

تقریباً آنہیں الفاظ کے ساتھ اصول امام ابن حبان نے بھی بیان فر مایا ہے۔ ملاحظہ فرمائیں: (کتاب المجر وحین من المحد ثین والضعفاء المتر وکین ۱۲۹۵:۲ جمہ محمد بن فضل)
تو ثابت ہوا کہ ہر ختلط کی روایت ہر حالت میں مردود نہیں ہوگی بلکہ جب ان سے روایت کرنے والا راوی اگر اختلاط سے پہلے روایت کرنے والا ہے تو روایت مقبول اور سیجے ہوگی۔

اوریہاں اس روایت میں سعید بن عبد العزیز سے راوی ، مروان بن محمہ ہے جو کہ اس سے بل الاختلاط روایت کرتا ہے۔

امام ابن الصلاح فرمات مين: و اعلم أن من كان من هذا القبيل محتجا بروايته في الصحيحين او احدهما فانا نعرف على الجملة ان ذلك مما تميز كان ماخوذا عنه قبل الاختلاط. (مقدمه ابن الصلاح مع شرح ۲۲۳)

اوراس قبیل کے راوی جن سے تیجین ماان میں کسی ایک میں راویت لی گئی ہے تو ہم پہنچانیں کہاس سے روایت کرنے والے نے اختلاط سے پہلے روایت لی ہے۔

اورمروان بن محمد کی روایت سعید بن عبدالعزیز سے محیم میں موجود ہے لہذا ثابت میں موجود ہے لہذا ثابت میں موجود ہے لہذا ثابت ہوا کہ مروان بن محمد نے سعید بن عبدالعزیز سے ان کے خلط ہونے سے پہلے روایت لی ہے۔

سعيد بن عبد العزيز كمتابع:

اور پھر جناب نیلوی وعثانی اوران کے حواریوں کومعلوم ہونا چاہئے کہ اس روایت میں سعید بن عبدالعزیز متفرد بھی نہیں ہے۔اگر چہوہ متفرد ہونے کے باوجود بھی اتنا ثقہ ہے کہ اس کی روایت صحیح ہے۔ یہاں تو اس کے ثقہ متابع موجود ہیں۔ملاحظ فر مائیں:

اخبرنا الوليد بن عطاء بن الأغر المكى قال: اخبرنا عبدالحميد بن سليمان عن ابى حازم قال: سمعت سعيد بن المسيب يقول.

(طبقات الكبرى لا بن سعد ١٣٢٥م كرامات اولياء الله للا مام لا لكائي ١٨٣٠٩)

اخبرنا محمد بن عمرقال: حدثني طلحة بن محمد بن سعيد عن ابيه قال: كان سعيد بن المسيب ايام الحرة في المسجد.

(طبقات الكبرى لابن سعد ١٣٢:٥)

پہلی سند میں سعید بن عبد العزیز کا متابع ابوحازم سلمہ بن وینار ہے جو کہ سیجین کا زبر دست نقدراوی ہے۔ نہ تواس کے بارے میں جرح ہے کہ بیختلط ہوگئے تصاور نہ ہی ان کی سعید بن مسیب سے ملاقات پراعتراض ہے۔ جبکہ دوسری سند میں سعید بن عبدالعزیز کا متابع محمد بن سعید ہے جو کہ حضرت سعید بن المسیب کا بیٹا ہے اور یہ بھی نقہ ہے۔

جب بیروایت سندومتن کے لحاظ سے بالکل صحیح ہے تواس کو ماننا ہی مسلمانی ہے۔لیکن ایک نام نہاد (غیرمقلد) اہل حدیث کی بھی سنئے کہ وہ صاحب کیا کہدرہے ہیں۔

واقعہ حرق میں سعید بن المسیب کا مسجد نبوی میں اذان سننامد عائے لحاظ سے بالکل بے معنی ہے۔ سعید بن المسیب آنحضرت صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی آواز نہیں پہچانے تھے ممکن ہے یہ آواز کسی پا کہاز جن یا فرشتہ کی ہو۔ اس سے آنخضرت صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی دنیوی زندگی کیسے ثابت ہوئی۔ (تحریک آزدی فکراور شاہ ولی اللہ کی تجدید مساعی ص ۲۱۲ ، ازمولوی اسمعیل سلفی ) فابت ہوئی۔ (تحریک آزدی فکراور شاہ ولی اللہ کہ تجدید مساعی ص ۲۱۲ ، ازمولوی اسمعیل سلفی ) استغفر اللہ ولا حول ولا قوۃ الا باللہ ، یہ ہان لوگوں کا گندہ عقیدہ قبر نبوی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے کوئی یاک بازجن یا فرشتہ تو نہیں بولا البتہ اس مولوی نہ کورکی زبان وقلم پر ضرور کسی علیہ وسلم سے کوئی یاک بازجن یا فرشتہ تو نہیں بولا البتہ اس مولوی نہ کورکی زبان وقلم پر ضرور کسی

خبیث جن یا بلیس کا قبضہ ہے۔ آج تک کسی رائخ العقیدہ مسلمان نے بیقول نہیں کیا سوائے ابن تیمیہ یا اس کی ذریت کے۔

آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے بیتو ارشاد فرمایا کہ میری قبر پر فرشتہ ہے جو مجھے تہارا (امت کا) درود وسلام پہنچا تا ہے۔ بیکی حدیث شریف میں نہیں کہ جن یا فرشتہ میری قبر میں اذان دیا کریگا۔ اگر کوئی ایسی حدیث ہے تو اس کا حوالہ سلفی صاحب کے حواریوں کی طرف سے آنا جا ہے۔

اورا گرنہیں تو وہ اپنی دیگر گتا خیوں کے ساتھ ساتھ اس گتاخی کی سز ابھی بھگت رہا ہوگا۔اب اس کے حواریوں کو بی اپنی گتا خانہ ذہنیت سے تو بہ کر لینی جا ہے ، یہ تو وہ بارگاہ ہے کہ جس کے بارے میں کی نے کہا:

لےسانس بھی آہتہ کہ دربار نبی ہے

اور

ادب گاہےست زیرآ سال ازعرش نازک تر

نفس كم كرده ي آيد جنيد وبايزيدا ينجا

شامدنمبرس:

عن ابن بشار قال حججت في بعض السنين فجئت المدينة فتقدمت الى قبررسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم فسلمت عليه فسمعت من داخل الحجرة و عليك السلام.

(ابن النجار بحواله بل الهدى والدشار ۲۵۷: ۳۵۷ شفاء السقام ۵۱، جذب القلوب ۱۹۹)
حضرت الم م ابراجيم بن بشار فرمات جي كه ميں نے ايک سال جج كيا تو مدينه شريف عاضر ہوا اور آپ صلى اللہ تعالى عليه وسلم كى قبرانور كى طرف كيا اور سلام عرض كيا تو ميں نے حجره سے وعليک السلام كى آوازستى۔

### شامد نمبریم: ابن نجارروایت کرتے ہیں:

اخبرنی ابومحمد داود بن علی بن محمد بن هبة الله بن الم قال: انبأ ابوالفرج السمبارک بن عبد الله بن محمد بن النقور قال حکی لی شیخنا ابو نصر عبد الواحد عبدالملک بن محمد بن ابی سعد الصوفی الکرجی قال: حججت علی الانفراد و قصدت المدینة صلوات الله علی ساکنها قبل الحج لزیارة النبی صلی الله تعالیٰ علیه وسلم والحج بعد ذلک لا حظی بزیارة النبی صلی الله تعالیٰ علیه وسلم وجلست عند الحجرة فبینا أنا جالس اذ دخل الشیخ ابو بکر الدیاربکری و وقف ، بازاء وجه النبی صلی الله تعالیٰ علیه وسلم علیک یا رسول الله ، فسمعت صوتا من الحجرة و علیک السلام یا ابا بکر فقلت للشیخ ابی نصر الکرجی مستثبتاً: یا سیدی: سمعت النبی صلی الله تعالیٰ علیه وسلم رد علیه : فقال سمعت من داخل الحجرة : وعلیک السلام یا ابا بکر و سمعه من حاضر.

( ذیل تاریخ بغدادین نجار ۲۵۵،۲۵۳:۱۹)

بند ندکور حضرت اما عبد الواحد بن عبد الملک بن محمد بن نقود الگرجی قطب وقت فرماتے ہیں کہ میں نے اکیلے جج کیا اور جج سے پہلے مدینہ طیبہ بی اکرم سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی زیارت کے لئے حاضری دی۔ پس میں مدینہ داخل ہوا اور آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی (قبر منورہ) کی زیارت کی اور ججرہ پاک کے قریب بیٹھ گیا۔ میر سے بیٹھنے کے دوران ہی شخ ابو بکر دیار بری حاضر ہوئے اور آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے مواجبہ شریف کے سامنے کھڑ ہے ہو کرعرض کیری حاضر ہوئے اور آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے مواجبہ شریف کے سامنے کھڑ ہے ہو کرعرض کیا۔ السلام علیک یہا رسول اللہ تو میں نے ججرہ شریف سے آواز سی و علیک اللہ علیہ وسلم کے مواجبہ شریف سے آواز سی و علیک اللہ علیہ وسلم اللہ علیہ وسلم کے مواجب سی اللہ علیہ وسلم کے مواجب سی اللہ تعالی علیہ وسلم سے سلام کا جواب سیا تو انہوں نے فرمایا میں نے اور اس وقت جتنے لوگ حاضر شے سب نے ججرہ سے سالم کا جواب سیا تو انہوں نے فرمایا میں نے اور اس وقت جتنے لوگ حاضر شے سب نے ججرہ سے سالم کا جواب سیا تو

عليك يا ابا بكر.

ایسے بیٹار واقعات ہیں کہ بعض اولیائے کرام علیہم الرحمہ نے جواب سنا ،جن سے معلوم ہوتا ہے کہ انبیائے کرام علیہم الصلاۃ والسلام اپنی قبور میں زندہ ہیں صلوۃ وسلام سنتے ہیں اور جواب بھی دیتے ہیں ۔ انبیائے کرام کی قبور پر جاکر ان سے سوال کرنا یہ سنت انبیاء اور ان حضرات کا قبور سے جواب دینا یہ بھی حضرات انبیائے کرام کی سنت ہے۔ حیاۃ اور کلام فی القبر کا عجیب واقعہ:

حدثنا ابن فضیل عن سلیمان التیمی عن سفیان عن ابی اسحاق عن عمارة بن عبد عن علی قال: انطلق موسی و هارون علیهم السلام وانطلق شبر وشبیر. فانتهوا الی جبل فیه سریر فنام علیه هارون فقبض روحه فرجع موسی الی قومه فقالوا انت قتلته حسدا علی. خلقه قال: کیف اقتله و معی ابناؤه قال فاختاروا من کل سبط عشرة. قال و ذلک قوله و اختار موسی قومه سبعین رجلا فانتهوا الیه فقالوا من قتلک یا هارون؟ قال: ما قتلنی احد، ولکن توفانی الله.

(مصنف ابن الى شيبها ١٠٤١) ٥٣٠ كتاب الفصائل تاريخ طبرى ٢٥،٢٢٢ تفير ابن حرير ١٤٠٩)

بند فدکور حفرت علی رضی الله تعالی عند سے روایت ہے کہ حفرت موی وہارون اور شہر وشہر تشریف لے گئے۔ حق کہ وہ ایک پہاڑ پر پہنچ۔ وہاں ایک تخت تھا تو حفرت ہارون علیہ السلام اس پر آ رام فرما نے کے لئے لیٹ گئے اور ان کی روح قبض ہوگئی تو حفرت موی علیہ السلام اپنی قوم کے پاس واپس آئے تو انہوں نے کہا اے موسیٰ علیہ السلام تو نے حضرت ہارون علیہ السلام پر حسد کرتے ہوئے ان کوتل کردیا ہے۔ آپ علیہ السلام نے فرمایا میں اس کو کیسے تل علیہ السلام پر حسد کرتے ہوئے ان کوتل کردیا ہے۔ آپ علیہ السلام نے فرمایا کہ سرآ دی نتخب کرو، فرمایا کہ سرآ دی نتخب کرو، فرمایا مرکدہ ہے۔ من آدمی نواور اللہ کاس تو اختسار موسسیٰ قوم میہ سبعین د جلا"کاس طرف اشارہ ہے تی کہ وہ وہاں پہنچ تو انہوں نے حضرت ہارون علیہ السلام کو (قبر سے ) آواز طرف اشارہ ہے تی کہ وہ وہاں پہنچ تو انہوں نے حضرت ہارون علیہ السلام کو (قبر سے ) آواز

دیے ہوئے کہااے ہارون علیہ السلام بچھ کوکس نے تل کیا ہے تو حضرت ہارون علیہ السلام نے رقبرے) آواز دی اور فر مایا مجھے کسی نے بھی قبل نہیں کیا بلکہ اللہ تعالی نے مجھے وفات دی ہے۔
حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کی بیروایت بظاہر موقوف ہے لیکن حکماً مرفوع ہے کیونکہ بیاصول ہے کہ صحابی کی تفسیر مرفوع حدیث کے حکم میں ہوتی ہے۔
تفسیر صحابی رضی اللہ تعالی عنہ

امام حاکم فرماتے ہیں:

و تفسیر الصحابی عندهما مسند. (متدرک امام حاکم ۱:۲۸۵،۲۲۳) اور صحابی کی تفییرامام بخاری اور مسلم کے نزدیک مند (مرفوع) ہوتی ہے۔ معرفه علوم الحدیث للا مام حاکم ،۲۰

الاحاديث المختاره: ضياء الدين محد بن عبد الواحد المقدى الحسنبلي ٢٣:٢ توجيه النظر الى اصول الاثر له طاهر بن صالح احمد الجزائري ١٦٥ ارشاد طلاب الحقائق الى معرفة سنن خير الخلائق المام نودى ١٩٣:١

اس صدیث شریف سے کی مسائل حل ہوئے۔

یہ کہ حفرات انبیائے کرام میں مالسلام کی تبور پر حاضر ہوکر حاضر کے صیغہ سے پکار تا۔ ان کوزندہ تصور کرتے ہوئے خطاب کرنا، انبیاء کا قبور مقدسہ میں آواز سننا، سوالوں کا جواب دینا کہ تمام حاضرین ان جوابات کوئ سکیں۔

نیت کرے گھرسے قبری طرف جانا:

ریعقیدہ رکھنا کہ حضرات انبیائے کرام سنتے ، جانتے اور جواب دیتے ہیں ، پیٹرکنہیں بلکہ نبیوں کا پاک عقیدہ ہے۔

اس حدیث شریف سے معلوم ہوا کہ منکرین حیات انبیاء وساع فی القور کے عقائد بالکل غلط اور عقائد انبیاء وصحابہ سے بالکل متضا دومتصادم ہیں۔

## حدیث نمبر۲۰:

وما يدل على حياتهم ما اخبرنا ابوعبد الله محمد بن عبدالله الحافظ اخبرني ابو محمد المزني ثناعلي بن محمد بن عيسي ثنا ابو اليمان أنبأ شعیب عن الزهري قال اخبرني ابو سلمة بن عبد الرحمن وسعید بن المسیب ان اباهريرة قال: استب رجل من المسلمين و رجل من اليهود فقال المسلم: والذي اصطفى محمدا على العالمين فاقسم بقسم فقال اليهودي: والذي اصطفى موسى على العالمين فرفع المسلم عند ذلك يده فلطم اليهودي فلهب اليهودي الى النبي صلى الله تعالى عليه وسلم فاخبره بالذي كان من امره و امر المسلم فقال النبي صلى الله تعالى عليه وسلم: لا تخيروني على موسى فان الناس يصعقون فاكون اول من يفيق فاذا موسى باطش بجانب العرش فلا ادرى اكان ممن صعق فافاق قبلي او كان ممن استثنى الله عز وجل. (رواه البخاري في الصحيح عن ابي اليمان و رواه مسلم عن عبد الله بن عبد الرحمن وغيره عن ابي اليمان)

بهند فدکور حضرت الو ہریرہ درضی اللہ تعالی عنہ سے دوایت ہے۔ انہوں نے رہایا کہ ایک مسلمان اورایک یہودی کی آپس میں تلخ کلامی ہوگئی۔ مسلمان نے کہااس ذات کی تئم جس نے محصلی اللہ تعالی علیہ وسلم کوتمام جہانوں پر فضیلت عطافر مائی اور یہودی بولا کہ اس ذات کی قشم جس نے موٹ علیہ السلام کوتمام جہانوں پر فضیلت بخشی۔ اس پر مسلمان نے یہودی کو زور دار طمانچہ ماردیا، یہودی حضور نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی بارگاہ میں حاضر ہوااور اپنااور مسلمان کا باہم ماجرہ سنایا، تو حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا: مجھے موٹ پر فضیلت نہ دو کیونکہ

لوگ (صور اسرفیل کی) کڑک ہے بیہوش ہوجا ئیں گے اور سب سے پہلے مجھے افاقہ ہوگا۔
اچا تک میں دیکھونگا کہ موکی علیہ السلام عرش کا ایک پایا بکڑے ہوئے۔ میں ازخود نہیں جانتا کہ
وہ بیہوش ہونے والوں میں سے ہونگے اور مجھ سے پہلے انہیں ہوش آ جائے گا۔ یا پھر ان میں
سے ہوں گے کہ جن کو اللہ تعالی نے اس سے مستثنی فرمایا ہے۔

تخ تا عديث:

1211:r.mra:1

بخارى شريف

71.Y A1

۲۲۷:۲ ابوداؤدشريف

مسلم شريف

**"":"," "":"** 

منداماماحر

۵H:۱۱

مصنف ابن الى شيبه

اا: ۵۲۰ (طرف الآخرمنه)

غن الي سعيد

منداني يعلى

۳۱۸:۳

السنن الكبرى للنسائي

1-2:101:1-0:10

فملا مام بغوي

شرح السنة

الم طبراني ١٠٠١عن الى سعيد طرف منه

المعجم الاوسط

به حدیث شریف بھی حفزات انبیائے کرام علیہم السلام کی حیات پرواضح دلیل ہے۔ شارح حیاۃ الانبیاء حضرت علامہ محمد بن خانجی بوسنوی فرماتے ہیں:

وجه احتجاج البيهقي بهذين الحديثين على حياة الانبياء بعد وفاتهم ان الصعق هو الغشى او الموت وهذا لا يقبله الا من كان في ذلك الوقت حيا حتى لا يكون تحصيل حاصل فموسى عليه السلام لا يخلوه الحال اما ان يكون صعق او لم يصعق بل حوسب بصعقة يوم الطور فعلى كلا الحالين فيه دلالة على حياته و سائر الانبياء مثله في ذلك. (شرح حياة الانبياء للوسنوي، ٢٠٠)

حفرت امام بیہ قی کے ان دونوں صدیثوں سے حیات الانبیاء پر استدلال کی وجہ یہ ہے کہ صحفہ فٹی کو کہتے ہیں یاموت کو،اور بیاسپر آسکتی ہے جو کہ اس وقت زندہ ہوتا کہ تصیل حاصل

لازم نہ آئے۔ چنانچہ حضرت مولی علیہ السلام پرغشی آئے گی یا پھرغشی بھی طاری نہ ہوگی بلکہ کوہ طور کی غشی سے ہی ان کا محاسبہ ہو چکا ہے۔ پس ان دونوں حالتوں میں آپ حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم اور دیگر حضرات انبیائے کرام علیہم السلام کے زندہ ہونے کا پتہ چلتا ہے۔ مصرت امام علی بن بر ہان الدین حکی شافعی فرماتے ہیں:

وفيه ان هذايقتضى ان الانبياء عليهم الصلوة والسلام يفزعون لانهم وفيه ان هذايقتضى ان الانبياء عليهم الصلوة والسلام يفزعون لانهم

اس حدیث شریف میں بی(فزع) اس بات کامفتضی ہے کہ حضرات انبیائے کرام ملیہم السلام پرفزع طاری ہوگا کیونکہ وہ زندہ ہیں۔

علامها بن قیم نے تحریر کیا:

فاما صعق غير الانبياء فموت، امام صعق الانبياء فلا ظهر انه غشية. (كتاب الروح، ٥٨ المسألة الرابعة)

صعقہ غیرا نبیا کے لئے تو موت ہے کین انبیاء کے لئے صعقہ کامعنی شی ہے۔ حضرت امام بدالدین عینی فرماتے ہیں:

الموت ليس بعدم انما هو انتقال من دار الى دار فاذا كان هذا للشهداء كان الانبياء بذلك احق واولى مع انه صح صلى الله تعالىٰ عليه وسلم ان الارض لا تأكل اجساد الانبياء عليهم الصلاة والسلام. (عمره القارى ٢٥: ٢٥) موت عدم مخض كانا منبيل ب بلكه بيتوايك هر دوسر عظم كاطرف فتقل مونا به محب بيشهداء كي لئ ثابت بتوانبيائي كرام تواس كذياده تن داراوراولى بين . حضرت امام شمس الدين ابو بكر قرطبى فرمات بين:

فاما صعق غير الانبياء فموت و امام صعق الانبياء فالاظهر انه غشية فاذا نفخ في الصور نفخة البعث من مات حيى و من غشى عليه افاق. (التذكرة في احوال الموتى الآخرة ١٤٩٥)

غیرانبیاء کے لئے توصعقہ موت ہو گالیکن حضرات انبیائے کرام کے لئے عشی ہوگی پس جب صور میں چھونکا جائے گا تو مردے زندہ ہوجائیں گے اورسب بیہوش ہوش میں آ جائیں گے۔

## حضرت امام حافظ ابن رجب حنبلی فرماتے ہیں:

و على هذا حمل طائفة من العلماء منهم البيهقى وابو العباس القرطبى : قول النبى صلى الله تعالى عليه وسلم فى قوله تعالى ونفخ فى الصور فصعق من فى السموات و من فى الارض الا من شاء الله ، ثم نفخ فيه اخرى (الزمر ٢٠ باره نمبر ٢٠) فاكون انا اول من يبعث فاذا موسى آخذ بالعرش (الحديث) . ولان حيلة الانبياء اكمل من حياة الشهداء بلا ريب فشملهم حكم الاحياء ايضا ويصعقون مع الاحياء حينئذ لكن صعقة غشيى لا صعقة موت.

(احوال القبورواحوال ابلها الى النشور ٢٥، حديث نمبر ٢٧٧)

اورعلاء کی ایک جماعت کہ جن میں سے امام بیہ قی اور امام قرطبی ہیں نے نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے اللہ تعالیٰ کے فرمان (و نفیخ فی الصور ....) کفر مان کو حیا قالا نبیاء برخمول فرمایا ہے کہ آپ نے فرمایا ، میں سب سے پہلے اٹھونگا۔ اور اس وقت حضرت موئی علیہ السلام عرش کو پکڑے ہوئے ہوں گے کیونکہ انبیائے کرام کی حیات شہداء کی حیات سے بلاشک و شبہ اکمل ہے، لہذاوہ بھی زندہ کے تکم میں شامل ہیں۔ اور زندوں کے ساتھان پرصحقہ ہوگا۔ لیکن وہ غشی کی حالت ہوگا نہ کہ موت کی۔

جہاں ان دونوں احادیث (۲۱،۲۰) سے حیاۃ الانبیاء فی قبورہم ٹابت ہوتی ہے وہاں ان سے یہ بھی ٹابت ہوتا ہے کہ عاشق رسول اپنے بیارے آقا کے بارے میں کوئی ایسی بات سننے کے لئے تیانہیں ہوتا کہ جس میں آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی شان اقدس کو کم کرنے کی کوشش کی گئی ہو۔

حضرات صحابه کرام رضی الله تعالی عنهم کے عشق کوملا حظہ فریا کیں کے کے سندی صرف

اتنا کہتا کہ اللہ تعالی نے حضرت مولی علیہ السلام کوسارے جہاں پرفضیلت دی تو مسلمان عاشق صادق صحابی رسول رضی اللہ تعالی عنہ نے اس کے منہ پرطمانچہ ماردیا۔ بیہ جانے ہوئے کہ بیہ بہود ی ہے اس کوخق پہنچہا ہے کہ وہ اپنے نبی کی شان بیان کرے۔لیکن صحابی رسول رضی اللہ تعالی عنہ اتنا بھی سننا گوارہ نہیں کرتے۔ یہی عشق و محبت کا تقاضا ہے کہ محب کومحبوب کے بارے میں غیرت مندہونا جائے۔

ادھر صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنہم کی یہ غیرت دینی وعشق رسول ہے کہ یہودی کے منہ سے صرف اتنی ہی بات سن کرطیش میں آجاتے ہیں اور ادھر آج کل کے نام نہاد مسلمانوں کا سے حال ہے کہ شیطان و ملک الموت کی طاقت وعلم نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے زائد بتلارے ہیں اور اس پر مناظر ہے کرئے کے لئے تیار ہیں اور اس کے ساتھ ساتھ محبت و دفاع صحابہ کا نعرہ بھی لگارہے ہیں۔ فیاللحجب

حضور نبی اکرم صلی الله تعالی علیه وسلم کا به فرمانا که مجھے حضرت مولی علیه السلام پر فضیلت نه دو، یا حضرات انبیائے کرام کوایک دوسرے پرفضیلت نه دوتو به آپ کا فرمانا تواضع کے طور برہے۔

حضرت امام بن الخلال امام احمد سے روایت کرتے ہیں:

و ذهب فيه الى ان النبى صلى الله تعالى عليه وسلم انها اداد التواضع به.

(البنة لا بن الخلال ۱۹۲۱، باب الفصائل نبينا مح صلى الله تعالى عليه وسلم) اس مين وه (امام احمد وغيره) اس طرف گئے ہيں كرآب صلى الله تعالى عليه وسلم في تو

اضعافر مایا ہے۔

قاضى عياض فرماتے ہيں:

انه قاله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم على طريق التواضع و نفى الكبر (شفاءشريف ١٣٣١ ١٣٣١)

تب صلى الله تعالى عليه وسلم في يبطورتو اضع اور تكبر وغروركي في كطور برفر مايا-

### حدیث نمبرا۲:

و في الحديث الثابت عن الاعرج عن ابي هريرة عن النبي صلى الله تعالىٰ عليه وسلم انه قال:

لا تفضلوا بين انبياء الله تعالى فانه ينفخ في الصور ليصعق من في المسوات و من في الارض الا من يشاء الله ثم نفخ فيه اخرى فاكون اول من بعث فاذا موسى آخذ بالعرش فلا ادرى احوسب بصعقة يوم الطور ام بعث قبلي.

اور سے وثابت صدیث میں ہے جو کہ اکر جے خضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت کی انہوں نے رسول اللہ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے کہ اللہ تعالی کے نبیوں کو باہم دوسر بے پر فضیلت نہ دو۔ اس لئے کہ جب صور پھو نکا جائے گاتو آسانوں اور زمین کی ہرجان پر غشی طاری ہوجائے گی سوائے اس کے جے اللہ تعالی اس سے محفوظ فرمائے گا۔ پھر دوبارہ صور پھو نکا جائے گا و سب سے پہلے مجھے اٹھایا جائے گا اچا تک (میں دیکھونگا) کہ حضرت موئی علیہ السلام عرش کو بیت ہوئے ہوئے ہوئی ہی ان کو کفایت کرے گی یاوہ جھ سے پہلے اٹھائے جائیں گئے۔ میں نہیں کہتا کہ کیا طور کی ہوئی ہی ان کو کفایت کرے گی یاوہ جھ سے پہلے اٹھائے جائیں گے۔

امام بدرالدین مینی حنفی فرماتے ہیں:

انه قاله تواضعا ونفيا للكبر والعجب.

(عده القارى٢: ٢٥١ كتاب الخصومات)

آپ نے بیتواضعااور تکبراورغرور کی نفی کے طور پر فر مایا۔ حضرات محدثین کرام کی عبارات سے ثابت ہوا کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے بیہ تواضعا فرمایا تھا۔ یا پھراس تفضیل سے مراد وہ تفضیل ہے کہ جس سے دوسرے نبی علیہ السلام کی تنقیص کا پہلونکاتا ہے۔

قاضى عياض رحمة الله عليه فرمايا:

الا لایفضل بینهم تفضیلا یو دی الی تنقص بعضهم. (الثفاءا:۱۳۳) خبردارانبیائے کرام کے درمیان ایک دوسرے پرالی فضیلت نه دو که ان میں سے بعض کی تنقیص کا پہلونکا ہو۔

اس سلسلہ میں حضرات علمائے کرام نے مزید کئی اقوال درج فرمائے ہیں ، ملاحظہ فرمائیں:''الثفاءللقاضی۱۳۲،عمرۃ القاری شرح کیج بخاری۲۵۱:۱۲ وغیرہا۔

> سب ہے اعلیٰ واو لیٰ ہمارا نبی سب سے بالا و دالا ہمارا نبی

ہمارے آقاصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تمام کا نتات سے افضل ہیں اور ایسی تفضیل منع نہیں ہے جبیبا کہ

حضرت قاضی عیاض ہی فرماتے ہیں:

منع التفضيل في حق النبوة والرسالة فان الانبياء فيها على حد واحد اذهبي شئي واحد لا يتفاضل و انما التفاضل في زيادة الاحوال والخصوص والكرامات والرتب والالطاف و اما النبوة في نفسها فلا تتفاضل وانما التفاضل بامور اخر زائدة عليها و لذلك منهم رسل و منهم اولو عزم من الرسل و منهم من رفع مكانا عليا و منهم من اوتى الحكم صبيا و اوتى بعضهم الزبور. و بعضهم البينات و منهم من كلم الله و رفع بعضهم درجات. قال الله تعالى و لقد فضلنا بعض النبيين على بعض الآية و قال: تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض ،الآية.

(الشفابيعريف حقوق المصطفى ا: ١٣٣١ ، فصل في تفضيله صلى الله تعالى عليه وسلم)

جس تفضیل ہے کیونکہ حضرات انبیائے کرام اس وصف میں ایک جیسے ہیں اور اس میں باہم تفاضل نہیں ہے۔ بیشک تفاضل انبیائے کرام اس وصف میں ایک جیسے ہیں اور اس میں باہم تفاضل نہیں ہے۔ بیشک تفاضل ہیں احوال وخصائص دکرامات مراتب والطاف وغیرہ میں ہوتا ہے اورنفس نبوت میں کوئی تفاضل نہیں بلکہ تفاضل دیگرامور کی وجہ ہے ہے جو کہ اس پرزائد ہے۔ لہذا ای لئے ان میں سے کوئی رسول ہے اور کوئی رسولوں میں سے اولوالعزم اور کوئی وہ جن کو بلند مقام پراٹھایا گیا اور کسی کو بچینے میں نبوت دی گئی اور کسی کو زبور دی گئی اور بعض کو روشن مجزات دیئے اور کسی کے ساتھ کلام فر مایا اور کسی کوسب پر در جوں بلندی عطافر مائی گئی۔ اللہ تبارک وتعالی نے فر مایا تحقیق ہم نے بعض انبیاء کو بعض پر فضیلت دی۔ بعض پر فضیلت دی۔ بعض پر فضیلت دی۔ اللہ تبارک وتعالی میں سے بعض کو ہم نے بعض پر فضیلت دی۔

تواس سے معلوم ہوا کہ درجات و مجزات کے لحاظ سے حضرات انبیائے کرام مختلف مراتب رکھتے ہیں اور ہار سے نبی سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تمام انبیاء اور فرشتوں بلکہ اللہ تعالیٰ کی ساری مخلوق سے افصل ہیں۔ اس مسئلہ پر حضرت امام اہلسدے مجدودین وطت مولا نا الثاہ احمہ رضا خال بر بلوی نے مستقل تصنیف تحریر فرمائی ہے جس کا مبارک نام '' تجلی الیقین بان نبینا سید المرسلین'' ہے یہاں موقع کی مناسبت سے مختصر آاس مسئلہ پرعض کیا جاتا ہے۔ افضیلت رسول اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اور قرآن عظیم:

تِلُكَ الرُّسُلُ فَضَّلُنَا بَعُضَّهُمْ عَلَىٰ بَعُضٍ مِنْهُمْ مَّنُ كَلَّمَ اللَّهُ وَ رَفَعَ بَعُضَهُمُ دَرَجْتٍ.

بیرسول ہیں کہ ہم نے انہیں سے ایک کو دوسرے پر افضل کیا ان میں سے کسی سے اللہ نے کلام فر مایا اور کوئی وہ جسے سب پر در جوں بلند کیا۔

اس آیت کریمه میں دفع بغضه م درجات سے مراد حضور نبی اکرم صلی الله تعالی علیه وسلم کی ذات مبارکه ہے۔ لہذا ثابت ہوا کہ آپ صلی الله تعالی علیه وسلم تمام انبیائے کرام سے افضل واعلیٰ ہیں۔

اور پھراس آیت کریم میں میں سیلم الله سے مراد حضرت موی علیه السلام ہیں تو اضح ہوگیا کہ آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کو حضرت موی پر بھی در جوں بلندی حاصل ہے۔ دوسری آیت مبارکہ:

عَسىٰ أَنُ يَبْعَثَكَ رَبُكَ مَقَامًا مُحُمُو دًا. (الاسواء: 9)، بنى اسوائيل و تريب ہے كتمہيں تہارارب الي جگه كھڑا كرے جہال سبتہارى حمد بيان كريں۔ مقام محود جوكہ قيامت كے روز بيارے محبوب صلى الله تعالى عليه وسلم كوعطا ہوگا كائنات ميں سے كى اوركو بيسعادت ميں نہيں ہوگی۔

مقام محمود کیاہے؟

مقام محمودے کیامراد ہے اس میں مختلف اقوال ہیں۔

ا۔ اس سے مراد شفاعت ہے۔

حضرت عبدالله بن عمر رضی الله تعالی عنهما ہے روایت ہے: حضور سید المرسلین صلی الله نعالی علیہ وسلم سے سوال ہوا۔مقام مجمود کیا ہے۔ آپ نے ارشا وفر مایا شفاعت:

حتى تنتهى الشفاعة الى النبى صلى الله تعالى عليه وسلم فذلك يبعثه الله المقام المحمود.
(بخارى،٢٨٢:٢، كتاب الفير - ترندى)

حتی کہلوگ مقام شفاعت پر نبی اکرم سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پاس پہنچیں گے۔ پس اللہ تعالیٰ ان کومقام محمود برکھڑ اکرےگا۔

حضرت ابو ہر ہرہ وضی اللہ تعالیٰ عنه فر ماتے ہیں:

(تفسيرابن جرير٩٨:١٥)

سئل عنها قال هي شفاعة.

آب سلی الله تعالی علیه وسلم سے بوچھا گیا تو فر مایا وہ شفاعت ہے۔
اور یہی قول حضرت سلیمان فارسی حضرت قادہ حضرت عبدالله بن عباس امام حسن رضی
الله تعالی عنهم سے مروی ہے۔ ملاحظہ فر مائیس: '' (تفسیر ابن جربر ۱۵:۵۹) حضور صلی الله تعالی علیه وسلم روز قیامت عرش الهی برجلوہ فر ماہو نگے۔

زع عزت داعتلائے محمد

كهب وشحق زريائ

۲۔ مقام محمود کی تغییر میں دوسرا قول ہے ہے کہ قیامت کے روز آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کوعرش پر بٹھایا جائے گا۔

حضرت عبدالله بن سلام رضى الله تعالى عنه يدوايت ب:

ان محمد صلى الله تعالىٰ عليه وسلم يوم القيامة بين يدى الرب عز وجل على كرسى الرب تبارك وتعالىٰ.

(النة : لا بي بكرالخلال ا: ٩ -١١،١٦ تفسير ابن جرير ١٠٠)

بینگ حضرت محرصلی الله تعالی علیه وسلم قیامت کے روز الله تعالی کے سامنے الله کی کرسی پرجلوہ افروز ہوں گے۔

حضرت امام محد بن احمد بن واصل فرماتے ہیں:

(النة ١:١١٢)

من رد حديث مُجاهد فهو جهمي.

جس نے حضرت مجاہد کی مذکورہ حدیث کورد کیا وہ جمی بدعتی ہے۔

حضرت امام ابوداؤد فرماتے ہیں:

(النة ١:٣١١)

من انكر هذا فهو عندنا متهم.

جواس سے انکار کرے وہ ہمارے نز دیک متبم ہے۔ امام احمد بن اصرم مزنی فرماتے ہیں:

من ردهذا فهو متهم على الله ورسوله و هو عندنا كافر و زعم ان من قال بهذا فهو قال بهذا فهو قال بهذا فهو زعم ان العلماء والتابعين ثنوية و من قال بهذا فهو زنديق يقتل.

جواس قول کورد کرے وہ اللہ اور اس کے رسول پر بہتان باندھتا ہے اور وہ ہمارے نزدیک کا فرہے اس کا گمان ہے کہ جویہ قول کرتا ہے وہ شوی (گمراہ فرقہ) ہے اور اس کا گمان

ہے علماءاور تابعین عنوی تھے۔اور جوان بزرگوں کو یوں کھے وہ زندیق ہے لہذااس کو آل کیا جائے گا۔

## محدثين كرام اورحديث حضرت مجامد:

قال ابوبكر بن حماد المقرى من ذكر ت عنده هذه الاحاديث فسكت فهو متهم على الاسلام فكيف من طعن فيها. و قال ابو جعفر الدقيقي من ردها فهو عندنا جهمي وحكم من رد هذا ان يتق ا وقال عباس الدوري لا يرد هذا الا متهم، وقال: اسحاق بن راهوية: الايمان بهذا الحديث والتسليم له: وقال اسحاق لابي على القوهستاني من ردهذا الحديث فهوجهمي وقال عبد الوهاب الوراق: للذي رد فضيلة النبي صلى الله تعالى عليه وسلم يقعده على العرش فهو متهم على الاسلام و قال ابراهيم الاصبهاني : هذا الحديث حدث به العلماء منذستين و مائة سنة و لا يرده الا اهل البدع. قال وسالت حمدان بن على عن هذا الحديث؟ فقال: كتبته منذ خمسين سنة و مارأيت احداً يرده الا اهل البدع وقال ابراهيم الحربي حدثنا هارون بن معروف. و ما ينكر هذا الا اهل البدع قال هارون بن معروف هذاحدث يسخن الله به اعين الزنا دقة قال: و سمعت محمد بن اسمعيل السلمي يقول: من توهم ان محمدا صلى الله تعالى عليه وسلم لم يستوجب من الله عز وجل ماقال مجاهد فهو كافر بالله العظيم قال و سمعت ابا عبد الله الخفاف يقول سمعت محمد بن مصعب يعنى العابد يقول ، نعم يقعده على العرش ليرى الخلائق (النة لا بن الخلال ۱۲۱۱،۲۱۲، سند سيح ) منز لته.

حضرت امام ابوبکر بن حماد المقری نے فرمایا کہ جس کے پاس بیا احادیث بیان کی جا کیں تو وہ خاموش رہے تو اس کے اسلام میں شک ہے تو جوان احادیث پرطعن کرے اس کا کیا حالی ہوگا۔ امام ابوجعفر دقیقی فرماتے ہیں جس نے بیاحادیث ردکیں وہ ہمارے نزدیک گمراہ جمی

ہے اوران کے ردکرنے والے کو کہا جائے گا کہ ڈر۔امام عباس الدوری فرماتے ہیں اس کوسوائے متہم تخص کے کوئی رہبیں کرے گا۔امام اسحاق بن راہویہ (امام بخاری کے استاد) فرماتے ہیں: اس حدیث برایمان لانا اوراس کوشلیم کرنا جائے اور امام ابوعلی سینا قوہستانی نے فرمایا جس نے اس مدیث کورد کیا وہ جمی ہے، امام عبد الوہاب الوراق نے اس مخص کے لئے کہ جس نے آپ صلى الله تعالى عليه وسلم كي عرش برجلوه فر ما هونے كى فضيلت كوردكيا فر مايا وہ متهم على الاسلام ہے لعنیاس کے اسلام میں شک ہے۔ امام ابراہیم اصبہانی نے فرمایا اس حدیث کوعلاء ایک سوساٹھ سال ہے بیان فر مارہے ہیں اور اس کوسوائے بدعتیوں کے سی نے رہیں کیا۔وہ فر ماتے ہیں کہ میں نے حدان بن علی سے اس حدیث کے متعلق یو چھا تو انہوں نے فرمایا میں نے اس کو پیاس سال ہے لکھا ہے اور میں نے کسی کونہیں دیکھا کہ اس کورد کرے سوائے اہل بدعیت کے۔امام ہارون بن معروف نے فر مایا اس کا سوائے اہل بدعت کے کوئی ا نکار نہیں کرے گا۔ انہوں نے ہی فرمایا الله تعالی اس حدیث سے زنا دقہ کی آنکھوں کوجلائے محمد بن اسمعیل اسلمی نے فرمایا جوشخص رعقبیدہ رکھتا ہے کہ حضرت محرصلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی بارگاہ میں جومجاہد نے کہاوہ اس کے حقدار نہیں ہیں تو وہ اللہ عظیم کے ساتھ كفر كرتا ہے، امام ابوعبداللہ الخفاف نے فرمایا: میں نے امام محمد بن مصعب العابد سے سنا انہوں نے فر مایا: ہاں آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم عرش پرتشریف فر ما ہوں گے تا کہ محلوق آپ کی قدر ومنزلت کا نظار اکرے۔

حضرت امام ابوالعباس بارون بن عباس باتمی (م ۲۷۲ه) فرمات بین:
من رد حدیث مجاهد فهو عندی جهمی و من ردفضل النبی صلی الله
تعالیٰ علیه وسلم فهو عندی زندیق لا یستتاب و یقتل لان الله عز وجل قد
فضله صلی الله تعالیٰ علیه وسلم علی الانبیاء علیهم السلام و قد روی عن الله
عز وجل قال: لا اذکر الاذکرت معی، و یروی فی قوله (لعمرک) قال:
بحیاتک ویروی انه قال: یا محمد لو لاک ما خلقت آدم، فاحذروا فمن اراد
هذا و من رد حدیث مجاهد فلا یکلم و لایصلی علیه. (النة لا بن الخلال ا: ۲۳۷)

جس نے حضرت مجاہدی حدیث ردی وہ میر بنزدیک جمی (گمراہ فرقہ) ہے اور (چونکہ یہ نبی اکرم کی نفنیلت ہے) جو کہ آپ کی نفنیلت کورد کر بینی انکار کرے وہ میر بنزدیک زندیق ہے اس کی تو بقبول نہیں کی جائے گی اور اس کوئل کیا جائے گا۔ کیونکہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو تمام انبیاء سے افصل بنایا ہے اور اللہ نے ارشاد فرمایا: جہاں میرا ذکر ہوگا وہاں اب بیارے تیرا ذکر میر بساتھ ہوگا۔ (حدیث قدی) اور اللہ کے فرمان (' لعمرک' مورة حش: ۲۲) کے تحت روایت ہے کہ یہاں سے مراد آپ کی حیات ہے اور اللہ تعالیٰ نے فرمایا اے میس اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اگر آپ نہ ہوتے تو میں آدم کو پیدا نہ فرما تا۔ پس حضرت مجاہد کی حدیث کورد کرنے سے ڈرواور بچواور جس نے حضرت مجاہد کی حدیث کورد کیا اس سے کلام نہیں کیا جائے گا اور نہی اس کی نماز جنازہ پڑھی جائے گی۔

تو معلوم ہوا کہ نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم تمام مخلوق خداوندی سے افضل ہیں۔ یہ بلندر تبہ کسی اور کو ہرگز میسر نہیں ہوگا اور پھر کہاں عرش کے پائے کہ جن کو حضرت موسیٰ بکڑے ہوئے ہوں گے اور کہاں عرش پر جلوس فر مانا کہ ہمارے آقا مولا نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا خاصہ سر

آپ سلی الله تعالی علیه وسلم کا افضل انخلق ہونا اور احادیث مبارکہ: سیدنا امام احمد رضارضی الله تعالی عنه نے اس موضوع پر بجلی ایقین میں تقریبا ایک سو احادیث مبارکہ پیش فرمائی ہیں۔ ہم یہاں اختصار کو طحوظ خاطر رکھتے ہوئے چند احادیث نقل کرتے ہیں:

حضرت ابو بریره رضی الله تعالی عند سے روایت ہے۔ آپ قرماتے ہیں: قال رسول الله صلی الله تعالیٰ علیه وسلم انا سید الناس یوم القیامة. (و فی روایة) انا سید ولد آدم.

رسول النُّدسلي النُّدنعالي عليه وسلم نے فرمايا كه قيامت كے دن ميں سب لوگوں كاسردار

3

# تخ تا مديث:

|                           | ن فلايت.                       |                   |
|---------------------------|--------------------------------|-------------------|
| ا: • ٣٤ كتاب الانبياء     |                                | ا۔ بخارک          |
| ۲۳۵:۲ كتاب الفصائل        | •                              | ۳۔ مسلم           |
| 166:4/1000.000:L          | امُ احمد                       | ۳- مندا           |
| ۳۰۲:۲ كتاب المناتب        |                                | ٣_ تندي           |
|                           | لا مام عبر الله بن مبارك ۲۲    | ۵۔ مندا           |
| ۹:۲ عن انس بن ما لک       | ا وسط للطمر اني                | ٧- معجم ال        |
| " " M:Z                   | بي يعلى                        | <b>ا</b> ــ منداه |
| ۲۸۹:۲ کتاب السنة          | الوداؤد                        | ۸۔ السنن          |
| ٢١٩ كتاب الزمد            |                                | 9۔ السنن          |
| r+ (*:11**                | النة امام ابغوى                | ا۔ شرحا           |
|                           | النبوة امام الوقيم ١٠٢١        | اا۔ ولائل         |
| 97:196922:11              | ابن ابی شیبه                   | المصنع            |
| ۱۳۷:۸ بخقیق کمال یوسف     | ابن حبان ۸:۰۳۱،                | سار صحیح          |
|                           | الشيخ ابوعوانه                 | سمار المسند       |
| MAM                       | لاصول انحكيم ترمذى             | ۵ا۔ نوادرا        |
| امام الالكائيم:٨٨عن ابي س | صول اعتقادوا بل السنة والجماعت | ۱۲۔ شرحا          |
| 10+A12:1                  | بالايمان امام منده             | ا۔ کتاب           |
| r1:9                      | الكبرى امام يبهغى              | ۱۸_ السنن         |
| 009:1                     | الاخلاق امام خرائطی            | 19_ مكارم         |

(ابوسعيدالحذري وعبدالله بن سلام واني مريه)

و هذا انسما يصح على ان الله جل ثناؤ ه ردا لى الانبياء عليهم السلام ارواحهم نفخ فى النفخة الاولى صعقوا ثم لايكون ذلك موتا فى جميع معاينه الا فى ذهاب الاستشعار فان كان موسى عليه السلام ممن استثنى الله عز وجل بقوله: الا من شاء فانه عز وجل لا يذهب باستشعاره فى تلك الحالة و يحاسبه بصعقة يوم الطور.

اور سیجے ہے اس لئے کہ اللہ جل نناہ ء نے حضرات انبیائے کرام علیم السلام پران کی ارواح لوٹا دی ہیں اور اب وہ اپنے پروردگار کے ہاں شہدا کی طرح زندہ ہیں۔ چنانچے پہلی بارصور پھونکا جائے گا توسب پرصعقہ (غشی) طاری ہوگا اور یہ کسی اعتبار سے موت نہ ہوگی بلکہ محض شعور کھوجانے کا نام ہوگا۔ اب آگر حضورا کرم سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے فرمان عالی شان میں ،الا من شاء اللہ سے مرادیہ ہے کہ حضرت موئی علیہ السلام کو اللہ تعالیٰ نے اس سے سنتنی کیا ہے اور طور کی غشی میں ،ی ان کا محاسبہ ہو چکا ہے تو اللہ تعالیٰ اب اس حالت میں ان کا محاسبہ ہو چکا ہے تو اللہ تعالیٰ اب اس حالت میں ان کا شعور بھی نہ کھوجانے دے گا۔

ال صحیح حدیث شریف سے معلوم ہوا کہ تمام انسانوں کے آقا وسر دار حضور نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہیں۔ اس طرح کی بیٹھا دروایات ہیں جن کا یہاں بیان کرنا سوائے طوالت کے اور پھھ بھی نہیں ہوگا۔ لہذا جس کو زیادہ تفصیل درکار ہووہ" جگی الیقین" کا مطالعہ کرے۔ انشاء اللہ ایماندار کی آنکھیں ٹھنڈی اور دل باغ باغ ہوجائے گا۔

مصنف کی اس عبارت ہے معلوم ہوا کہ حضرات انبیائے کرام علیہم السلام صعقہ کے وقت بھی باہوش وحواس ہوں گے۔

حضرت امام بيهقى ہى تحرير فرماتے ہيں:

والانبياء عليهم الصلوة والسلام بعدما قبضوا ردت اليهم ارواحهم

فهم احياء عند ربهم كالشهداء وقد رأى نبينا صلى الله تعالى عليه وسلم جماعة منهم ليلة المعراج وأمر بالصلاة عليه السلام عليه و اخبرنا وخبره صدق أن صلاتنا معروضة عليه و ان صلاتنا معروفة عليه وان سلامنا يبلغه وان الله حرم على الارض ان تاكل اجساد الانبياء وقد افردنا لاثبات حياتهم كتابا فنبينا صلى الله تعالى عليه وسلم كان مكتوبا عندالله عز وجل قبل ان يخلق نبيا و رسولا وهو بعد ماقبضه نبى الله و رسوله و صفيه و خيرته من خلقه.

(الاعتقاد والهداية الى تبيل الرشادص ١٩٨، يبهق)

اور حفرات انبیائے کرام علیم الصلوة والسلام کی ارواح قبض کرنے کے بعدان کے اجساد میں اوٹادی گئی ہیں پس وہ اپ رب کے ہاں شہدا کی طرح زندہ ہیں اور ہمارے نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے معراح کی رات انبیائے کرام کو ملاحظ فر مایا اور آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم پر صلاة وسلام پڑھنے کا تھم دیا گیا ہے۔ اور ہمیں خبر دی اور آپ کی خبر بالکل تج ہے کہ ہمارا درو آپ پر پیش ہوتا ہے اور ہمارا سلام آپ کو پہنچتا ہے اور اللہ تعالی نے انبیاء کے جسم زمین پر کھانے حرام کردیے ہیں اور ہم نے حیات الانبیاء پر علیحدہ مستقل کتاب کھی ہے، پس ہمارے کھانے حرام کردیے ہیں اور ہم نے حیات الانبیاء پر علیحدہ مستقل کتاب کھی ہے، پس ہمارے رسول اور اس کے صفی اور اس کی ساری مخلوق سے افضل و برتر ہیں۔

حفزت مصنف رحمة الله عليه كى عبارت "فهم احياء عند ربهم كالشهداء" كه وه اپن رب كے بال شهدا كى طرح زنده بيل سے بيشا ئبنه به بونا چا ہے كه حفزات انبيائے كرام عليهم الصلوة والسلام كى حيات مباركه شهدا كے مثل نبيل بلكه حضرات انبيائے كرام عليهم السلام كى حيات مباركه شهدا كے مثل نبيل بلكه حضرات انبيائے كرام عليهم السلام كى حيات برلحاظ سے شهداء سے كہيں زياده افضل واعلی ہے۔

حضرت شيخ عبدالحق محدث د بلوى فر ماتے ہیں:

كلام اين آئمه اعلام اقتضائے اثبات دراحكام دنیا نیز می كند پس حیات ایشال علیهم

السلام اخص دا كمل داتم از حيات شهدا باشد چنانچه ند ب مختار دمنصور است نه چنانچه ظاهر كلام بيمق در بعضے مواضع درانست كه آن حيات مثل شهدا است بلكه مراد و بيتشيه است دراصل حيات در فع استبعاد نه درجميع خصوصيات به سيم استبعاد نه درجميع خصوصيات بيار المحبوب)

ان اکابر علاء کے کلام کامقضی ہے ہے کہ احکام دنیا میں بھی حیات کو ثابت کیا جائے (دنیاوی حقیقی زندگی ثابت کی جائے )لہذا حضرات انبیائے کرام علیہم السلام کی حیات شہدا کی حیات سہدا کی حیات سہدا کی حیات سہدا کی حیات سہدا کے کلام حیات سے اخص اور اکمل واتم ہے ، یہی مذہب مختار ومنصور ہے نہ کہ جسیا کہ امام بیہی کے کلام سے بعض مقامات پر ظاہری طور پر معلوم ہوتا ہے کہ انبیائے کرام کی حیات مثل حیات شہداء کے ہے بلکہ امام بیمی کی مراد اصل حیات کی تشبید دینا ہے اور رفع استبعاد کرنا ہے نہ کہ جمیع خصوصیات میں ان کے برابر قرار دینا ہے۔

حفرت شیخ صاحب علیه الرحمه کی عبارت سے معلوم ہوا کہ شہدا کی حیات اور انبیاء کی حیات اور انبیاء کی حیات اور انبیاء اور حیات میں اتنافر ق ہے اور جیسا کہ فرق انبیاء اور غیر انبیاء اور غیر انبیاء کا ہے ایسا ہی فرق ان کی حیاتوں میں ہے۔ حضرت امام حکیم تر مذی فرماتے ہیں:

و الصديق هو دون النبي و الشهيد دونهما وهو اقل حيوة من الصديق و الصديق اقل حيوة من النبي و الصالح اقل حيوة من الشهيد.

(نوادرالاصول للامام ترندي ص ٢٩٧)

اور صدیق نبی ہے کم درجہ میں ہوتا ہے اور شہیدان دونوں درجوں ہے کم درجہ میں ہوتا ہے۔ اور شہیدان دونوں درجوں ہے کم درجہ میں ہے۔ لہذا صدیق ہے اس کی حیات بھی کم درجہ کی ہے۔ درجہ کی ہے۔ درجہ کی ہے۔ درجہ کی ہے۔

جب شهیدی حیات صدیق ہے کم درجہ کی ہے تو نبی کی حیات سے تو بدرجہ اولی کم درجہ کی ہوگی اور شہید کی زندگی کا ثبوت تو قرآن مجید میں موجود ہے۔اللّٰد تعالی ارشاد فرما تا ہے: وَلاَ تَـقُـوُ لُـوُا لِـمَـنُ يُنْقُنَـلُ فِـي سَبِيُـلِ اللهِ اَمُواُت بَلُ اَحْيَـاء وَلٰكِنُ لَا `

تَشْعُرُون

اور جواللہ کی راہ میں قتل کئے گئے ان کومردہ مت کہو بلکہ وہ زندہ ہیں لیکن تم شعور نہیں رکھتے۔

یعنی شہیدکومردہ کہنامنع ہے کیونکہ اس نے جان اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی راہ میں قربان کی ہے۔ اور اللہ تعالیٰ نے انعام کے طور پر ان کوزندگی عطافر مادی اور مردہ کہنا بڑی عزت وکرامت کی بات ہوتی تو اس سے منع نہ فرمایا ماتا۔

اب ذہن میں بیسوال بیداہوتا ہے کہ اگر چہ شہدا کومردہ کہنے سے منع فر مایا گیا ہے کیکن حقیقت میں ہیں تو وہ مردہ کیونکہ ان کے جسموں کے نکڑے کردیئے گئے۔ پھران کا جنازہ پڑھا گیا ان کو دفن کیا گیا، قبریں بنائی گئیں تو کیا بیا ممال زندوں کے ساتھ کئے جاتے ہیں؟ چلیں ہم ان کومردہ نہیں کہتے لیکن ہیں تو مردہ نال؟

تواس کا جواب بھی اللہ تعالیٰ نے خود ہی فر مادیا:

وَلَاتَ حُسَبَنَّ الَّذِي**قُ** قُتِلُوْا فِي سَبِيْلِ اللَّهِ اَمُوالنَّا بَلُ اَحُيَاءً عِنْدَ رَبِّهِمُ يُرُزَقُون.

اوران لوگوں کو جواللہ کی راہ میں قتل کئے گئے ہیں مردہ گمان بھی نہ کرو بلکہ دہ اپنے رب کے حضور زندہ ہیں اور رزق دیئے جاتے ہیں۔

شہیدتو ہوتا ہی نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کاغلام ہے۔ کتے کلمہ گومنافق تھے جنگوں میں مقتول ہوئے کتنے یہودی اورعیسائی ہیں مسلمانوں کے مقابلے میں بلکہ بعض اوقات مشرکین کے مقابلہ میں قتل ہوئے کیا وہ شہید کہلائیں گے؟ نہیں ہرگز نہیں انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی غلامی اختیار نہیں فر مائی تو بیارے آقاصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے طفیل آدمی شہید کہلاتا ہے اس کا مرتبہ یہ ہے تو اس بیارے محبوب کی حیاۃ فی القبر کا کیا کہنا جس کے غلاموں کی

بیشان ہے کہان کومردہ کہنا حرام ہے۔اور پھر آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کوتو شہادت کا بھی رہبہ عطافر مایا گیا ہے۔

نى أكرم صلى الله تعالى عليه وسلم اورر تبه شهادت:

آپ صلی الله تعالی علیه وسلم کو ہروہ فضیلت عطا فرمائی گئی جو کسی بھی نبی یا ولی کوعطا

حسن بوسف دم عیسی بد بیضاداری

آنجه خوبال ممددارندتو تنها داري

اور چونکہ بہت سارے انبیائے کرام علیہم السلام کوشہادت کاعظیم مرتبہ بھی دیا گیا ہے۔ اس طرح آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کونبوت کے ساتھ شہادت کا درجہ بھی عطافر مایا گیا ہے۔ امام حکیم ترفدی فرماتے ہیں:

فمات رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم و هو رأس الشهداء. (نواورالاصول ١٠٠٠)

رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم في شهدا كي مردار كي حيثيت سے وصال فرمايا۔ حضرت امام سبكى فرمات ميں:

قال العلماء فجمع الله له بذلك بين النبوة والشهادة و تكون الحياة الثابتة للشهداء.

علانے فرمایا کہ اللہ تعالی نے آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کو نبوت کے ساتھ ساتھ ساتھ شہادت کا مرتبہ بھی عنایت فرمایا ہے اور بیٹک شہدا کے لئے حیات (بالا تفاق) ٹابت ہے۔ امام محدث عظیم حکیم ترفدی فرماتے ہیں:

وروى في النحبر ان الشهداء لا تاكلهن الارض و روى ان من اذن سبع سنين لم يدود في قبره فاذا كان الشهيد و الموذن قد امتنعا من الارض بحالتيهما فحالة الانبياء والصديقين واولياء عليهم السلام ارفع من هذا واجل

(نوادرالاصولص ٢٢٧)

فانهم هم الشهداء ايام الحيوة.

ایک روایت میں ہے کہ شہداء کے اجسام کوز مین نہیں کھاتی اور روایت ہے کہ جس نے سات سال تک اذان دی اس کی قبر میں کیڑ ہے نہیں ہوں گے ، پس جب شہیداور موذن کی بیہ شان ہے کہ زمین ان کی حالت کو تبدیل نہیں کرسکتی تو حضرات انبیائے کرام اور صدیقین اور اولیاء علیم السلام رضی اللہ تعالی عنهم کی کیا حالت ہوگی جو کہ ہرحال میں ان سے ارفع واعلی اور زیادہ جلالت شان والے ہیں کیونکہ وہ تو ایام حیات میں ہی شہید ہیں۔

حضرت سيده عائشه صديقة سے روايت ہے، آپ فر ماتی ہيں:

كان النبى صلى الله تعالىٰ عليه وسلم يقول فى مرضه الذى توفى فيه ما زال اجدالم الطغام الذى كنت بخيبر فهذا او ان وجدت انقطاع الابهرى من ذلك السم.

نی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم اپنے آخری مرض میں فرماتے تھے میں اس لقمہ کی تکلیف ہمیشہ محسوں کرتا رہا ہوں جسے میں نے خیبر میں کھایا تھا۔اب اس زہر سے میری ابہری رگ کٹ رہی ہے۔

الشيخ الجامع: بخارى ١٣٧:٢ كتاب المغازى فتح البارى ١٠٤٠٨ دلائل اللهوة: بيهقى ١٤٢:٧ المسند الم ماحم (عن ام بشر مختصراً)

متدرك المام حاكم ٥٨:٣٥

حضرت عبدالله بن عباس رضى الله تعالى عنه كى روايت ميس بيالفاظ بين : توفى د مسول الله صلى الله تعالى عليه و سلم شهيدا. (الطبقات الكبرى لا بن سعد ۲۰۳۱) رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم في شهادت كى وفات بإئى ـ سول الله تعالى عليه وسلم في بهى عقيده تها كه آپ صلى الله تعالى عليه وسلم كو صحابه كرام رضى الله تعالى عليه وسلم كو

شہادت کامرتبہ مرحمت فرمایا گیاہے۔

حضرت عبدالله بن مسعودرضى الله تعالى عنه سے رویت ہے، آپ فرماتے ہیں:

لان احلف تسعا ان رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم قتل قتلا احب الى من ان احلف و احدة انه لم يقتل و ذلك بان الله جعله نبيا و اتخذه نبياً و اتخذه شهيدًا.

اگر میں نومرتبہ متم کھاؤں کہ رسول اللہ ملی اللہ تعالی علیہ وسلم کی وفات شہادت کی ہے تو یہ میرے نزدیک زیادہ عزیز کہ میں ایک مرتبہ مکھاؤں کہ آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم شہید نہیں ہیں اور حقیقت الامریہ ہے کہ اللہ تعالی نے آپ کو نبوت پر سرفراز فرمایا اور شہادت بھی عطا فرمائی۔

ا مندامام احمد امام احمد بن عنبل ۱:۸۰۸

٢\_ ولأكل النبوت المام يبيقي ١٢:٧

س- المعجم الكبير المعجم الكبير

س. المتدرك على التحسين المام حاكم ١٨٠٣

۵- الطبقات الكبرى ابن سعد ۱:۱۰

٢\_ مندابن يعلى الم ابويعلى الموسلى ٢:٩٣١ تقيق حسين سليم اسد

تو ثابت ہوا کہ آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم چونکہ شہیداعظم بھی ہیں اس لئے قر آن کے مطابق آپ کو اب مردہ کہنا حرام اور منع ہے اور جولوگ منہ بچاڑ کر کہتے ہیں وہ قر آن کے منکر اور

گتاخ رسول ہیں۔

حياة النبي صلى الله تعالى عليه وسلم كا ثبات برديكر آيات قرآنيه: الله تارك وتعالى فرماتا عن وَمَا أَرْسَلُنكَ إلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ.

اوراے بیارے محبوب ہم نے آپ کوتمام جہانوں پررحم کرنے والا بنا کر بھیجا ہے۔ اس آیت کریمہ کی تفسیر میں حضرت علامہ غزالی زماں رازی دوراں احد سعید کاظمی رحمة الله عليه فرماتے ہيں: وجه استدال بيہ ہے كه رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم بموجب آية كريمه تمام عالموں كے لئے رحمت ہيں اور جميع ممكنات بران كى قابليت كے موافق واسطہ فيض اللى ہيں اور اول مخلوقات برتقسیم فرمانے والے ہیں۔

تفییرروح المعانی میں اس آیة کریمہ کے تحت مرقوم ہے:

و كونه صلى الله تعالىٰ عليه وسلم رحمة للجميع باعتبار انه عليه الصلوة والسلام واسطة الفيض الالهى على الممكنات على حسب القوابل ولذا كان نوره صلى الله تعالىٰ عليه وسلم اول المخلوقات ففي الخبر اول ما خلق الله تعالىٰ نور نبيك يا جابر و جاء الله تعالىٰ المعطى وانا القاسم.

(روح المعاني پ ١١، ص٩٩)

اور نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا تمام عالموں کے لئے رحمت ہونا اس اعتبار سے ہے کہ حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم تمام ممکنات پران کی قابلیتوں کے موافق فیض اللہ کا واسطہ ہیں اور اس کے حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا نور اول مخلوقات ہے کیونکہ حدیث شریف میں آیا ہے اول مسا حسلق اللہ نور نبیک یا جاہو اور دوسری حدیث میں وارد ہے اللہ تعالی معطی ہے اور میں تقسیم کرنے والا۔

آ گے حضرت غزالی زماں فرماتے ہیں:

ان تمام عبارات سے ثابت ہوا کہ آیت کریمہ و ما دارسل کے ہرفر دکوفیض بہنچاتے للمعلمین کامفادیہ ہے کہ حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم اٹھارہ ہزار عالم کے ہرفر دکوفیض بہنچاتے رہے ہیں جس طرح اصل تمام شاخوں کو حیات بخشی ہے اسی طرح تمام عالم ممکنات اور جملہ موجودات عالم کے لئے رسول الله صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی ذات مقدسہ اصل الاصول ہے اور ہر فرد ممکن حضور علیہ الصلا قوالسلام کے لئے فرع اور شاخ کا حکم رکھتا ہے۔ جس طرح درخت کی تمام شاخیں جڑسے حیات نباتاتی حاصل کرتی ہیں اسی طرح عالم م

امکان کا ہر فردحضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے ہر قتم کے فیوض و برکات اور حیات کا استفادہ کرتا ہے اور حضور علیہ السلام ہر فردمکن کو اس کے حسب حال واقعی عطافر ماتے ہیں اور اس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ عالم کے ہر ذرہ کی طرف حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم متوجہ ہوتے ہیں اور ہرایک کو اس کے حسب حال فیض رسائی فرماتے ہیں۔

حضرت امام بخم الدین کبری فرماتے ہیں: برمثال شجرہ ایست بخم آل شجرہ روح پاک محمد کی کہ (اول ما خلق الله نوری). (مرصاد العباد ۲۲۹، ازشخ المشائخ بخم الدین کبریٰ) اس دنیا کی مثال درخت کی ہے اور اس درخت کا تخم واصل روح پاک محمدی ہے کہ آپ نے فرمایا اللہ تعالیٰ نے سب سے پہلے میر انور بیدافر مایا۔

آيت نمريم:

يَ آيُّهَا الَّذِيُنَ امَنُوا لَا تَرُفَعُوا اَصُوَاتَكُمُ فَوُقَ صَوُتِ النَّبِيِّ وَ لَا تَجْهَرُ وَا لَهُ بِالْقَوُلِ كَجَهُرِ بَعُضِكُمُ لِبَعْضِ اَنْ تَحْبَطُ اَعُمَالُكُمُ وَانْتُمُ لَا تَشْعُرُون.

(الحجرات: ٢)

اے ایمان والو! اپنی آ وازیں اونجی نہ کرواس غیب بتائے والے نبی کی آ واز سے اور ان کے حضور بات چلا کرنہ کروجیسے ایک دوسرے کے سامنے چلاتے ہو کہ کہیں تمہارا اعمال اکارت نہ ہوجا کیں اور تمہیں خبر نہ ہو۔

امام المعيل حقى فرماتے ہيں:

و قدذ كره بعض العلماء رفع الصوت عند قبره عليه السلام لانه حيى في قبره.

بعض علاء نے آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی قبر منورہ کے پاس آواز بلند کرنے کو ناپسند فرمایا ہے کیونکہ آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم اپنی قبر منورہ میں زندہ ہیں۔ امام بیمی نقل فرماتے ہیں:

قال: ومنه لا ترفع الاصوات عند قبره ولا يحاضر عنده في لهو و لا

لغو و لا باطل ولا شي من امر الدنيا مما لا يليق بجلال قدره و مكانته من الله عز وجل.

(شعب الایمان ۲۰۲۲ می النبی صلی الله تعالی علیه وسلم واجلاله وتو قیره)

امام ابوالولید نے فرمایا آپ صلی الله تعالی علیه وسلم کے آ داب میں سے ہے کہ آپ کی قبر شریف کے پاس آ وازیں بلند نہ کی جا ئیں اور نہ ہی آپ کے سامنے لہو ولعب اور لغو میں مشغول مواور نہ ہی کوئی ایسی دنیاوی چیز میں مبتلا ہو جو کہ آپ کی جلالت شان اور عظمت جو کہ الله تعالیٰ کی طرف سے آپ کوعطا ہے کے شایان شان نہ ہو۔

امام خطیب بغدادی فرماتے ہیں:

سليمان بن حرب قال سمعت حماد بن زيد يقول في قوله تعالى يا ايها المنو آمنوا لا ترفعوا اصواتكم فوق صوت النبي قال ارى رفع الصوت عليه بعد موته كرفع الصوت عليه في حياته.

(الجامع لاخلاق الراوى وآداب السامع ، ١٩٢١ باب ادب السماع)

امام سلیمان بن حرب فرماتے ہیں کہ میں نے امام حماد بن زید سے اللہ تعالیٰ کے اس قول کہ'' اے ایمان والورسول اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی آ واز سے آ واز بلند نہ کرو،، کے بارے میں سنا آپ نے فرمایا کہ آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی وفات کے بعد بھی اسی طرح آ واز بلند کرنا منع ہے جبیبا کہ آپ کی حیات ظاہری میں منع تھی۔
امام شعرانی فرماتے ہیں:

و لا توفع عنده الاصوات كما هو في حياته صلى الله تعالىٰ عليه سلم. (كشف الغمه عن جميع الامت ١٤٤)

آپ صلی الله تعالی علیه وسلم کے سامنے آواز بلندنه کی جائے جبیبا که آپ کی حیات ظاہرہ میں بلند کرنی منع تھی۔

امام ابن کثیر فرماتے ہیں:

وقال العلماء يكره رفع الصوت عند قبره (صلى الله تعالى عليه وسلم) كماكان يكره في حياته عليه السلام لانه محترم حيا وفي قبره صلى الله تعالى عليه وسلم دائما.

علاء نے فرمایا کہ آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی قبر مبارک کے بیاس آواز بلند کرنا ایسے ہی ناجائز ہے جبیبا کہ آپ کی حیات ظاہرہ میں ناجائز تھی کیونکہ آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم محترم ہیں اور قبر میں ہمیشہ زندہ ہیں۔

> س یت نمبر۵: آیت نمبر۵:

وَلَوُانَّهُمْ اِذُظَّلَمُوا اَنْفُسَهُمْ جَآ وُكَ فَاسْتَغَفَرُواللَّهَ وَاسْتَغُفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجُدُوا لِلَّهَ تَوَّابًا رَّحِيُمًا. (النساء:٦٣)

اور جب بھی بھی وہ اپنی جانوں برظلم کرلیں تو آپ کی بارگاہ اقدس میں حاضر ہوکر اللہ سے معافی طلب کریں اور رسول اللہ بھی ان کے لئے استغفار فر مائیں تو وہ اللہ تعالیٰ کوتو بہ کرنے والا اور رحم فرمانے والا یائیں گے۔

حضرت امام محمد بن بوسف الصالحي الشامي فرماتے ہيں:

وجمه الدلالة من هذه الآية مبنى على شئين احدهما ان نبينا صلى الله عالىٰ عليه وسلم حيى كما يثبت ذلك في بابه الثاني: ان اعمال امته معروضه عليه كما يثبت ذلك في بابه.

اس آیت کریمہ ہے وجہ استدلال دوچیز وں پرجنی ہے۔ نمبرا: کہ بیشک ہمارے نبی سلی اللہ تعالیٰ علیہ اللہ تعالیٰ علیہ اللہ تعالیٰ علیہ وسلم زندہ ہیں جبیبا کہ بیا پنی جگہ ٹابت شدہ ہے اور نمبر ۲: بیہ کہ آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی امت کے اعمال آپ پر پیش کئے جاتے ہیں بیجی اپنے مقام پر ٹابت ہے۔ آپ آگے فرماتے ہیں:

وبعد تقرير أن نبينا صلى الله تعالى عليه وسلم بعد موته عارف بمن

يجيئ اليه سامع الصلوة ممن يصلى عليه وسلام من يسلم عليه و يرد عليه السلام فهذه حالة الحياة.

(سبل الهدی والرشلد فی سیرة خیرالعباد ۱۲: ۳۸۰)

اس تقریر کے بعد ثابت ہوا کہ ہمارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم وفات کے بعد بھی ہر
عاضر ہونے والے کوجانتے اور بہچانتے ہیں درود پڑھنے والے کاسلام سنتے ہیں اوراس کا جواب
عطافر ماتے ہیں۔ پس یہ زندہ ہونے کی نشانی وحالت ہے۔
بانی دارالعلوم دیو بند قاسم نا نوتو کی نے لکھا ہے:

يبي آيتي سوايك توان ميس سے بيآيت ولو انهم اذ ظلموا .....

کیونکہ اس میں کسی کی تخصیص نہیں۔ آپ کے ہم عصر ہوں یا بعد کی امت اور تخصیص ہوتو کیونکر ہو۔ آپ کا وجود ترتیب تمام امت کے لئے کیسال رحمت ہے کہ بچھلے امتیوں کا آپ کی خدمت میں آنا اور استغفار کرنا اور کرانا جب ہی متصور ہوگا کہ آپ قبر میں زندہ ہیں۔ (آپ حیات: ۲۰۰)

آيت نمبر٧:

وَسُـنَـلُ مَنُ اَرُسَـلُـنَـا قَبُـلِکَ مِنُ رُّسُلِنَا اَجَعَلُنَا مِنُ دُوْنِ الرَّحُمْنِ الِهَةُ يُعْبَدُون.

اور جوہم نے رسول آپ سے پہلے بھیج ان سے بو چھے کیا ہم نے رخمن کے سوا اور معبود بنائے ہیں جن کی عبادت کی جائے۔

حفرات انبیائے کرام علیہم الصلاۃ ووالسلام سے خطاب اور رسول کرنے کا حکم کرنا اس بات کا تقاضا کرتا ہے کہ حفرات انبیائے کرام اپنی قبور میں زندہ ہیں تو آپ سوال فرمائیں گے۔ اور معراج کی رات آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی ان تمام حضرات سے ملاقات اور گفتگو کا ثبوت صحیح احادیث میں ہے۔ علائے دیوبند کے ابن مجر ثانی انور شاہ صاحب کشمیری نے تحریر کیا ہے: یستدل به علی حیوة الانبیاء علیهم السلام (مشکلات القرآن۲۳۲)

اس آیت کریمہ سے حضرات انبیائے کرام علیم الصلوة والسلام کی حیاة پراستدلال کیا

جاتا ہے۔

ان آیات کے علاوہ بھی بیٹار آیات ہیں جو کہ حضرات انبیائے کرام علیہم السلام کے زندہ ہونے پر دلالت کرتی ہیں۔لیکن عقلندرا شارہ کافی است کے مصداق ہم انہی پر اختصار کرتے ہیں اور کسی دوسری فرصت میں ان تمام آیات کے بارے میں تفصیل بیان کریں گے۔

و يقال ان الشهداء من جملة ما استثنى الله عز وجل بقوله الا من شاء الله. وروينا فيه خبراً مرفوعاً و هو مذكور مع سائر ما قيل في كتاب البعث والنشور و بالله التوفيق.

اورعلافرماتے ہیں کہ شہدا بھی ان میں سے ہیں کہ جن کواللہ تعالی نے الامن شاء کے قول کے ساتھ مشتی فرمایا ہے۔ شہداء کے بارے میں ہم نے ایک مرفوع حدیث بمعہ دیگر مسائل کے کتاب البعث والنشور میں ذکر کردی ہے اور اللہ تعالی سے بی توفیق کی درخواست مسائل کے کتاب البعث والنشور میں ذکر کردی ہے اور اللہ تعالی سے بی توفیق کی درخواست

لعنی الله تبارک و تعالی کا فرمان الامن شاء سے مرادایک قول کے مطابق فرشتے اور ایک قول کے مطابق فرشتے اور ایک قول کے مطابق شہداء بھی ہیں۔

حضرت امام ممس الدين محد بن ابو بكر قرطبي فرمات بين:

اختلف العلماء في المستثنى من هو فقيل الملئكة و قيل الانبياء و قيل الشهداء و اختاره الحليمي وقال و هو مروى عن ابن عباس ان الاستثناء لاحل الشهداء فان الله تعالى يقول احياء عند ربهم يرزقون.

(التذكرة في احوال الموتى وامورالآخرة ١٦٤)

علاء کا اختلاف ہے کہ اس مستنی سے کون مراد ہے ، کہا گیا کہ فرشتے اور یہ بھی کہا گیا ہے حضرات انبیائے کرام اور ایک قول شہداء کے بارے میں ہے اور امام کیمی نے اس کو اختیار کیا ہے اور کہا ہے کہ یہ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہ سے مروی ہے کہ یہاں اسٹنا شہدا کے لئے ہے کہ یہاں اسٹنا شہدا کے لئے ہے کہ ونکہ اللہ تعالی نے فرمایا کہ وہ اپنے رب کے ہاں رزق دیئے جاتے ہیں۔

آپ مزید فرماتے ہیں:

قد ورد حديث ابى هريرة بأنهم الشهداء و هو الصحيح على ما يأتى و اسند النحاس فى كتاب معانى القرآن له. حدثنا الحسين ابن عمر الكوفى قال حدثنا هنا دبن اسرى قال حدثنا وكيع عن عمارة ابن ابى حفصة عن حجر الهجرى عن سعيد بن جبير فى قول الله عز وجل الا من شاء الله قال هم الشهداء هم ثنية الله عز وجل متقلدوا السيوف حول العرش.

(التذكره: ص١٦٤)

اس میں حضرت ابو ہر رہ وضی اللہ تعالیٰ عنہ کی حدیث مروی ہے کہ یہاں متعنی شہدا ہیں اور بیہ حدیث عنہ کی حدیث مروی ہے کہ یہاں متعنیٰ شہدا ہیں اور بیہ حدیث ہے جبیبا کہ ابھی آئے گا اور امام نحاس نے اپنی کتاب معانی القرآن میں اس کی ایک سند بیان کی ہے۔ (بسند فہ کور) حضرت سعید بن جبیر نے اس آیت کی تفسیر میں فرمایا کہ وہ شہداء ہیں کہ جن کی شان اللہ نے بیان فرمائی ہے وہ تکواریں لؤکائے ہوئے عرش کے اردگرد رہیں گے۔

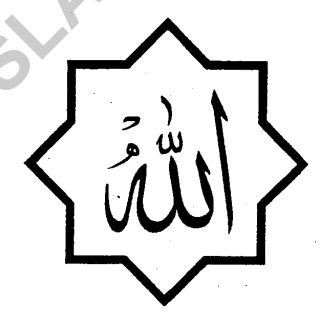
قال ابو هريرة يا رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم فمن استثنى حين يقول ففزع من فى السموات و من فى الارض الا من شاء الله قال اولئك الشهداء.

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ نے کہا میں نے عرض کیا یا رسول اللہ تعالی اللہ تعالی علیہ وسلم فزع کے وقت کس کو اللہ تعالی نے زمین آسان میں مستعنی قرار دویا ہے تو آپ صلی اللہ

تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا وہ شہداء ہیں۔

تو معلوم ہوا کہ حضرات انبیائے کرام علیم الصلاۃ والسلام تو الجمد للداس نفخ صور کے موقع پر زندہ رہیں گے ہی ان کے صدقہ میں حضرات شہدائے کرام اور ملائکہ عظام بھی نفخ صور کے وقت زندہ رہیں گے۔ صرف ان میں سے بعض حضرات پر بیہوشی کی ہی کیفیت طاری ہوگی۔ الجمد للدرب العالمین اس مخضر رسالہ کی شرح اختام کو پینچی لیکن جب یہاں پہنچا تو بعض احباب نے مشورہ دیا کہ اب منکرین شان و حیات انبیاء کے دلائل کا ردبھی ہونا چا ہئے چونکہ کتاب پہلے ہی ضخیم ہو چکی ہے اس لئے میہ طے پایا کہ منکرین حیات انبیائے کرام علیم الصلوۃ و السلام کے دلائل اور ان کے جوابات کے لئے اس کتاب کا دوسرا حصر مختص کیا جائے۔ لہذا انشاء السلام کے دلائل اور ان کے جوابات کے لئے اس کتاب کا دوسرا حصر مختص کیا جائے۔ لہذا انشاء مالئد المولی بوسیلہ مصطفی اللہ تعالی علیہ وسلم اس کے بعداس کتاب کا دوسرا حصہ عنقریب تحریر کیا حائے گا۔

۳۳ رذی الحجه ۱۳۱۷ ه بعدنما زظهر ۱۹۹۷ و بروزمنگل ۱۹۹۷ و بروزمنگل ۱۹۹۸ و ۱۹۹۸ و بروزمنگل ۱۹۸۸ و



## فهرست مضامين

| ز<br>نحه بر | مضامين                                                                        |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| <u> </u>    | پيش لفظ<br>پيش لفظ                                                            |
| ۵           | عرض مصنف                                                                      |
| ۷           | تقاريظ                                                                        |
| <b>r</b> •  | رساله حياة الانبياء                                                           |
| <b>*•</b>   | حدیث نمبراحضرات انبیائے کرام اپنی قبور میں زندہ ہیں                           |
| ٣٢          | حدیث نمبر۲، حضرات انبیائے کرام اپنی قبور میں زندہ ہیں                         |
| <b>mr</b> . | حدیث مذکور کامحدثین کے ہاں مقام ہیٹمی علامہ مناوی ،العزیزی ابن حجرعسقلانی     |
| ٣٣ <u></u>  | ملاعلی قاری شیخ عبدالحق علی بن عراق الکنانی ،ابواحمه عبدالقادر                |
| ۳۳          | علامه شو کانی ، شیخ نورالدین السهمو دی شیخ فقیرالله نقشبندی                   |
| ro          | حاجی دوست محمد قندهاری،ابن حجر مکی امام احمد رضا، علامه دا وُ دسلیمان نقشبندی |
| <b>r</b> y  | امام این عدی ،امام نبهانی ،امام سخاوی مجمد علوی مالکی                         |
| ۳۷          | امام سيوطي ،ارشادالحق اثري حسين سليم اسد                                      |
| ہے استدلال  | علمائے کرام اور محدثین عظام جنہوں نے اس حدیث کو سیجھتے ہوئے اس ۔              |
| 9m          | فرمایا                                                                        |
| ٣٩          | امام شامی ،امام سیوطی ،امام سمهو دی ،علامه دا ؤ دبن سلیمان بغدا دی            |
|             | •                                                                             |

| ۴۰            | مام زرقانی ، شیخ احمدن دهلان مکی ، شخ احمدالله فاصل سهار نپوری                 |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۲            | فغ مصطفى ابو يوسف الحما مي المصري الازهري                                      |
| ۳۳            | مام عبدالغني مقدسي مجمر بن يوسف الشامي                                         |
| ٣٣            | ملامه زائدالکوژی، شاه فضل رسول <b>بدایونی</b>                                  |
| المال <u></u> | مام ابوعبدالله محمد بن احمد القرطبي                                            |
| ۳۵ <u></u>    | سيدعمر بن سعيد الفوتى الكردي                                                   |
| ۳۲            | مام ابومنصور عبدالقاهر بن طاهرالبغد ادى، شيخ عفيف الدين اليافعي                |
| ٣٧            | ملامه جمال الدین محمود شاه احد سعید د بلوی مدنی ،علامه حسن بن عمار شرنبلا لی   |
| ۳۸            | مدرالشر بعيمولا ناامجرعلى ، حكيم الامت مولا نامفتى احمه يارنعيمى ، سلطان با هو |
| ۳٩ <u> </u>   | میاں محمد بخش عارف کھڑی شریف، شیخ عبدالقا در کمی حنبلی                         |
| ۵٠            | مام تقی الدین سبکی ،امام احمد رضا برخاں فاضل بریلوی                            |
| ۵۱            | مام جم الدين الغيطى ،ابن تيميه، شيخ حسن العدوى المصري مالكي                    |
| ۵۲            | علامه محمد شو بری مصری ، علامه شهاب الدین الخفاجی                              |
| ۵٣            | علامه صاوی مالکی ، شاه و لی الله شیخ شهاب الدین رمکی                           |
|               | علامهاحدعلی سهار نپوری ،شاعرمشرق علامها قبال                                   |
| ۵۳            | امام ابوالقاسم القشيري، ملاعلى قارى، ابن قيم                                   |
| ۵۲            | تاج الدين فا كهاني، قاضى ابوبكرابن العربي                                      |
| ۵۷            | شخ پوسف الد جوی، ابو حامد بن مرزوق                                             |
| ۵۸            | علامه خیل آفندی،علامه محمد احمر شو بری                                         |
| ۵۸            | شيخ احمه بن شهاب الدين ،سيد <sup>مح</sup> ن الامين مصرى ،سيد ناغوث اعظم        |
| ۵٩            | شخ عبدالكريم محمد المدرس،مولا نا ابوميمونه كرالوي،مولا ناسعيدالرحمن التير ابي  |
| ٧٠            | ا امرته ریشتی بیمار به الوسی لغیر ادی                                          |

| ٧١                  | علامه بدرالدین عینی                                                   |
|---------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| Yr                  | امام محمد بن الحن بن فورك ،علامه تاج الدين سكى                        |
| ۲۳ <u></u>          | امام عبدالرؤف مناوی مصری                                              |
| ۲۳                  | امام ابن حجرعسقلانی، امام علی بن بر ہان الدین طبی                     |
| ۲۳                  | امام فخرالدین رازی مولا ناعبدالحی ککھنوی مشخ عبدالو ہاب بخار <u>ی</u> |
| YO                  | علامه محمد بن قاسم جسوس                                               |
| ف كرماني، امام احمر | حضرت فريدالدين تنج شكر،حضرت مجد دالف ثاني، امام تمس الدين ،مجريوس     |
| 70                  | قسطلانی                                                               |
| YY                  | مولا نا ابوالحن كاكوروى،علامهاساعيل حقى                               |
| ۲۷                  | علامه حافظ ابوالفرج زين الدين ، امام ابن الصلاح                       |
| ٧٨                  | شخ احدین محد خیر تنقیظی ،علامه شاه محد مظهرالله د بلوی                |
| ۲٩ <u>.</u>         | علامه ابو بكر المراغي ،امام الحرمين ،امام جويني                       |
| 49                  | امام العزبن عبد السلام                                                |
| ۷۰                  | نوح حیات میں اختلاف                                                   |
| ۷۰                  | حیات حقیقی جسی ، دنیاوی کے قائلین                                     |
| Z•\\                |                                                                       |
| ۷۱                  | امام فقي الدين سبكي '                                                 |
| ۷۱                  | مولوی اساعیل سلفی کی تم علمی اور غلط بیانی                            |
| ۷۲ <u></u>          | امام جلال الدين سيوطي                                                 |
| <u>۷۲</u>           | امام نورالدین اسم و دی،علامه بدرالدین زرشی                            |
| ں برفراز گکھوی کی   | ملاعلی قاری بینخ عبدالحق محدیث د ملوی بینخ صاحب کی علمت بر مولو کا    |

| ۷۳          | گواهی                                                     |
|-------------|-----------------------------------------------------------|
| <b>4</b> 0  | شور لو ا ا ا                                              |
| ۷۲          | شخ احمد حنى ،نواب قطب الدين ابن حجر كمى                   |
| ۷۲          | مولا نا ابوالحن حسن کا کوروی،علا مهمود آلوسی              |
| 44          | شاه فقيرالله خفي،علامه ابن قيم اور حقيقي زندگي            |
| ۷۸          | امام ذہبی کے نزدیک امام بکی کامقام                        |
| ۸٩          | امام سیوطی کے نز دیک امام سبکی کا مقام                    |
| ۸٩ <u>.</u> | امام ابن صلاح الدين                                       |
| ٨٠          | ابن قیم کامقام محدثین کے نزدیک                            |
| ۸۲          | اعتراض نمبرا                                              |
| ۸۳          | معترضین سلفی ومحمد حسین نیلوی                             |
| ۸۳          | برخی کون؟                                                 |
| ۸۳          | کیاامام ابن فورک بدعتی ہیں؟                               |
| ۸۷ •        | امام ذہبی کا اشار عرہ کے بارے میں تعصب                    |
| ۸۸          | مافظ صلاح الدين بن كيكلدى كااظهار <del>ق</del>            |
| A9          | ابن حزم کی جہالت                                          |
| 9.          | ابن حجر کمی اور ابن حزم                                   |
| 9.          | امام ذہبی اور ابن حزم                                     |
| 91          | امام کی اور ذہبی پر بےلاگ تبھر ہ                          |
| 91          | مئله حیات الانبیاء اورعلمائے دیو بندکی دوغلی پالیسی       |
| 9r          | د يو بند كے تيس علماء كافتوى                              |
| 98          | مولوی حسین احمه ٹانڈ وی ،ادریس کا ندھلوی بثنبیراحمہ عثانی |

| ۹۴                    | نلیل احمه <sup>م</sup> فتی عزیز الرحمٰن ،احمد رضا بجنوری                                                                                                               |
|-----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 90                    | بولوی انورشاده تشمیری <u> </u>                                                                                                                                         |
| 90                    | ا في دارالعلوم ديو بندقاسم نا نوتوي اورمسكه حيات النبي                                                                                                                 |
| 94                    | ملمائے نجد،علمائے دیو ہند کے نز دیک                                                                                                                                    |
| 99                    | قاسم نا نوتوی کا دفات انبیاء سے انکار                                                                                                                                  |
| 1+1                   | قاسم نا نوتوی علمائے دیو بند کے کثہر ہے <del>می</del> ں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                    |
| I+1°                  | قاسم نا نوتوی اورعشق و جال                                                                                                                                             |
| 1+0                   | نیرمقلدین اورمسئله حیات النبی<br>نیرمقلدین اورمسئله حیات النبی                                                                                                         |
| I+Y                   | یر مین اور متاخرین و مابیه میں اختلاف<br>متقد مین اور متاخرین و مابیه میں اختلاف                                                                                       |
| I+Y                   | قاضى محمه بن على الشوكاني                                                                                                                                              |
| 1•∠                   | نواب صدیق الحسن بھو یالی<br>نواب صدیق الحسن بھو یالی                                                                                                                   |
| I•A                   | رب تاريخ<br>محمد اساعيل سلفي ،عطاء الله حنيف<br>محمد اساعيل سلفي ،عطاء الله حنيف                                                                                       |
| 1•٨1                  | مير المادي عظيم آبادي<br>شمس الحق عظيم آبادي                                                                                                                           |
| 1•9                   | مولوی وحیدالز مال،میال نذیر حسین د ہلوی، حافظ محمر گوندلوی                                                                                                             |
| 11.                   | حربن ناصرنجدی،امام کی الدین بن شرف النووی،امام ابوالمحاس                                                                                                               |
|                       | مربن مربدن المربدن الموسلي، ابن الحاج مالكي                                                                                                                            |
| IIP                   | ۱) م سبراللد سودا تو ک۱۰۰ن احاض کا می است                                                                                                                              |
|                       | _                                                                                                                                                                      |
| '''<br>       <u></u> | اں حدیث پراعتراضات،اعتراض نمبرا                                                                                                                                        |
| •                     | جواب:ا <i>ل حدیث کو باسندروایت کرنے والے محد</i> ثین<br>معربین مصرف میں معرف میں معرف میں مصرف |
| ll <u>*</u>           | دوسرااعتراض:الازرق بن علی ضعیف ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                  |
| 11                    | جواب: بیررادی ثقہ ہے۔                                                                                                                                                  |

| 110          | مام ابن حجر کاصدوق یُغرِ بُ کہناضعف کی دلیل نہیں                                 |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 117          | تعیمین کے وہ راوی جن پر نقتہ یغر ب کی جرح ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| 114          | زرق بن علی کا مقة متابع عبدالله بن محمه بن سحی ہے                                |
| 11/          | نیسراعتراض راوی منتلم بن سعیدوجم کاشکار ہے۔                                      |
| 119          | جواب بمغترض کی علمی دیانت اور براغ علم                                           |
| 119          | پراوی تفدیجے                                                                     |
| 114          | ۔<br>یا اوہام س طبقہ کی جرح ہے۔۔۔۔                                               |
| 14-          | چوتھااعتراض: حجاج بن الاسود مجهول ہے                                             |
| 17 <u>r</u>  | جواب: بیراوی معروف اور ثقه ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                |
| Irr_         | الم ذہبی کے اوبام                                                                |
| 10           | یا نجواں اعتراض: اس روایت میں متلم بن سعید متفرد ہے                              |
| 110          | جواب: پیکوئی جرح نہیں                                                            |
| 174          | اعتراض پیروایت صرف حفزت انس سے مردی ہے                                           |
| 1 <b>r</b> A | جواب به بھی کوئی اعتر اض ہیں                                                     |
| IrA          | اعتراض کا دوسراحعه:حفرت انس سے داوی صرف ثابت بنانی ہیں                           |
| IPA          | جواب حضرت انس سے عبد العزیز اور ابوائے بھی بھی روایت کرتے ہیں                    |
| IP•          | تعبيه سي حديث منكر جر گرنهيس                                                     |
| Im           | عدیث منکر کی تعری <u>ف</u>                                                       |
| ITT_         | حدیث نمبر۳: انبیاء این قبور میل زنده بیل                                         |
| IPP          | متابع اورشوامد میں ضعیف راوی بھی قابل قبول ہوتا ہے                               |
| 144          | حديث نمبر٧٠:                                                                     |
| نهاسوا       | انما يُزكرام هاليس روز كربعد قامية بتكه قيرون مِين نمازير هترين                  |

| 10           | اس روایت پر اعتر اض اور اس کا جواب                                      |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------|
| iro          | شرح حدیث: امام بیهی اور شیخ عبدالحق د ملوی                              |
| IMA          | امام زرقانی اورعلامه بیکی                                               |
| Iry          | اس حدیث کے شواہد، شاہداول از انس بن مالک                                |
| IFA          | دوسراشامدازامام دیلمی                                                   |
| Ir•          | حديث نمبر٥: كوكى ني الني قبر مين جاليس راتون سے زيادہ نہيں تلم تا       |
| ار» <u> </u> | پيروايت ان معنوں ميں شيخ نہيں                                           |
| IM           | ۔<br>اس کی شاہدردایت جو کہ موضوع ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| IPY          | آپ صلی الله علیه وسلم گنبه خصرا میں بیں یا جنت میں؟                     |
| 164          | شخ عبدالحق كامسلك<br>منتخ عبدالحق كامسلك                                |
| Irr_         | غزالی دوران علامه کاظمی کا تبصره                                        |
| 166          | علامه ابن قیم جوزی                                                      |
| 1ra          | کیا آپ کی روح جنت میں ہے؟                                               |
| ira          | آپ کی قبر بی جنت بلکہ جنت سے اضل ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| IPY          | قبرمنوره كاعرش عظيم سے افصل ہونا                                        |
| le.          | امام المسنت فاضل بريلوى كاارشاد                                         |
| rz           | المام ما لک،الم ما بن عسا کر،الم غزالی                                  |
| 167          | امام ابن عقبل حنبلي ،علامه سيوطي ،ملاعلي قاري ،علامه نبعماني            |
| IFA          | قاضی عیاض امام خفاجی مجمر بن رزین ابن الحاج مالکی                       |
| r4           | ابو بكرالمراغي، علامه أي ، علامه فاحي ، علامه علا وَالدين الصلفي        |
| ۵٠           | امام شافعی ،علامه آلوی ،علامه خریوتی                                    |

| 161 | علامه بحرالعلوم، علامه فضل رسول                                                   |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------|
| 101 | علائے دیو بند کامتفق علیہ فتویٰ                                                   |
| 167 | مديث نمبر Y:                                                                      |
| 104 | مراسیل صحابه کی حثیت                                                              |
| 109 | حدیث نمبر ۷: حفرت مویٰ کا قبر میں نماز پڑھنا                                      |
| 109 | تخ تځ مديث مذکوره                                                                 |
| 14+ | حدیث نمبر ۸:                                                                      |
| ا۲۱ | حدیث کے شواہد:نمبرا:از ابن عباس ،نمبر۲،از ابوسعید خدری ،نمبر۳:از ابو <sub>م</sub> |
| 147 | عدیث نمبر ۸:سند دیگر حضرت موی کا قبر می <i>ں نماز پڑھنا</i>                       |
| 144 | نوا ئدحدیث:از علامه سیوطی ،علامه دا ؤ دین سلیمان ،محمرین پوسف                     |
| ואר | علامه بکی مجمد بن قاسم جسوس                                                       |
| ואץ | د يو بندى انو كھي تحقيق                                                           |
| 177 | غيرانبياء كاقبرمين نمازيڙهنا                                                      |
| 147 | اولیائے کرام کا قبور میں نماز پڑھنا                                               |
| 127 | عدیث نمبر ۹: حدیث معراج <u> </u>                                                  |
| 14m | انبيائے كرام كا كائنات عالم ميں تصرف فرمانا                                       |
| 120 | انبیائے کرام کامج کرنا                                                            |
| 141 | حضرت عیسٰی کا نبی ا کرم ایسے کا بارگاہ میں حاضر ہوکر مصافحہ                       |
| 141 | د نیامومن کے لئے قیدخانہ اور گافر کے لئے جنت ہے                                   |
| 141 | تخ تح مدیث                                                                        |
| 1A1 | حضرت سلمان فاری کاعقیده                                                           |
| 1AY | علامهالعزیزی،امام صدالدین قونوی،علامه مناوی،علامه ثناءالله یانی یتی،              |

| IAP_        | شاه رفیع الدین، شاه عبدالعزیز، شاه و لی الله                        |
|-------------|---------------------------------------------------------------------|
| 11/4        | شاه <i>عبدالحق محدث د</i> هلوی ،علامه بدرالدین محمود آلوسی          |
| ļAA         | مام غزالی،امام نورالدین طبی                                         |
| 19+         | فاضي ابو بكرين عربي                                                 |
| 191         | علال الدین سیوطی، و لی کامل عمر بن سعیدا لکدوی                      |
| 191-        | شيخ مصطفيٰ الحمامي                                                  |
| 1917        | ولياء كابيك وقت كئ مقامات يرتشريف فرما هونا                         |
| 196         | س برعلما ومحد ثنين كوتو ثيق                                         |
| 197         | ىيدارى مېں آپ كى زيارت                                              |
| 197         | نخ یک مدیث                                                          |
| 194         | س سلسله میں علماء ومحدثین کاعقبیرہ                                  |
| r+r         | عدیث نمبر• ا: زمین انبیاء کے اجسام کونہیں کھاتی                     |
| r•r         | تخ تئ حديث                                                          |
| r•r         | س حدیث کی صحت برمحد ثنین کی آراء                                    |
| r. y        | ال حديث پراعتراض                                                    |
| r.Z         | اں حدیث میں راوی ابن جابزہیں بلکہ ابن تمیم ہے                       |
| r•A         | ۔<br>جواب:راوی ابن جابر ہی ہے                                       |
| r•A         | محد ثین کی آراء                                                     |
| YI <b>P</b> | حضرت دانیال علیهالسلام کاجسداقدس کی سوسال تک تروتازه رہا۔           |
| YIP <u></u> | تخ ت <sup>ن</sup> ج عدیث                                            |
| :<br>*10    | حدیث نمبراا: بروز جمعه درود شریف کاحضور پرپیش کیا جانا ،نخر یک حدیث |

| r12         | عديث نمبر١٢: حديث الي امامه                                                        |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| ria         | عتراض بمحول كاحضرت ابوامامه سيساع ثابت نبيس                                        |
| ria         | جواب:اس طرح بیرعدیث مرسل ہوگی جوجہہور کے نز دیک قابل حجت ہے۔                       |
| *19         | مکول کا حضرت ابوامامہ سے ساع (عندالبض) ثابت ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| rr <u>-</u> | دوسرااعتراض: راوی بردبن سنان ضعیف ہے                                               |
| YY•         | جواب: بیرادی ثقد ہے                                                                |
| <b>۲</b> ۲۲ | عدیث افی امامه کے شوام <u>د</u>                                                    |
| rrr         | عدیث ابوالدر داء، آپ کا زنده مونا اور رزق دیا جانا                                 |
| rr <u>-</u> | اں حدیث کی صحت برمحد ثین کے اقوال                                                  |
| rrr         | عتراض: بیردوایت منقطع ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                       |
| rrr         | جواب:                                                                              |
| 770         | عدیث نمبر۱۳: موکل فرشتهٔ تمهارا درودوسلام میری قبرمین حاضر هوکر پیش کرتا ہے        |
| rro         | تخ تح مديث                                                                         |
| YYZ         | اعتراض ادراس کا جواب                                                               |
| rr <u>/</u> | ال حديث كے شوام نمبر: ا، حديث جابر نمبرا، حديث عبد الله بن مسعود                   |
| rm          | حديث نمبر١٨: حديث الي هريره                                                        |
| rrr         | تخ ت عديث                                                                          |
| rrr         | اس حدیث سے زیارت قبرنی کی ممانعت پراستدلال کارد                                    |
| rm          | حدیث نمبر۵۱: حدیث ابی هر ریه ،حضور کی روح کالوٹایا جا نااورسلام کا جواب دیتا       |
| rra         | تخ ت مديث                                                                          |
| rr9         | مديث كي صحت براقوال محدثين                                                         |
| 171         | تغنيم جديرة برورح يسيم إد                                                          |

| rrr_                    | عدیث: مابین بیتی ومنبری روضه من ریاض الجنة کی تخریج                  |
|-------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| rry                     | شكال وحل اشكال                                                       |
| rra                     | ر دروح سے مرادخوشی اور سرور ہے ، از ابن العما د                      |
| rra                     | ر دروح سے مرا نطق ہے، از علامہ بکری ودیگر                            |
| rra                     | ر در وح سے مرادساعت مصطفی این جر می از علامہ سیوطی وابن حجر کی       |
| ra•                     | جواب سلام کی سعادت صرف زائر کے ساتھ مخصوص نہیں                       |
| ror                     | اعتر اضات اوران کے جوابات                                            |
| یسے ہیں جوز مین میں سیر | مدیث نمبر ۱۷: مدیث عبدالله بن مسعود: بیشک الله تعالیٰ کے بچھ فرشتے ا |
| ry•                     | کرتے ہیں اور میری امت کا سلام مجھے پہنچاتے ہیں                       |
| ′Y•                     | تخ تح مديث                                                           |
| *44                     | اس حدیث کی صحت برمحد ثین کی آراء                                     |
| r40                     | اعتر اضات اوران کارد                                                 |
| <b>۲</b> ΥΛ             | حدیث نمبر کا: حدیث ابن عباس ، ایک فرشته کا ساری مخلوق کی آواز سننا   |
| rya                     | تخ تا مديث                                                           |
| r49                     | اس مدیث کی شامد مدیث ممارین یا سر                                    |
| 121                     |                                                                      |
| 1741                    | قبر بر کھڑ ہے فرشتے کا اسم مبارک                                     |
| r∠r                     | اعتراض:اس میں اساعیل بن ابراہیم متفرد ہے                             |
| •                       | جواب: اس کے متابع راوی                                               |
|                         | اعتراض نمبر ۲: نعیم بن مضم ضعیف ہے                                   |
| 12 <b>r</b>             | جواب: جارح نامعلوم ہے                                                |

| 1217           | نیسرااعتراض:راوی عمران بن الحمیر ی مجهول ہے                                                  |
|----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 12 M           | ئواب: بیراوی عندالا کثر معروف ہے                                                             |
| 12 M           | ں حدیث کے شوامد: شامدنمبرا، روایت ابی بکررضی الله عنه                                        |
| r20            | ثامدنمبر۲، روایت ابی امامه رضی الله عنه                                                      |
| 124            | ،<br>عدیث نمبر ۱۸: جس نے میری قبر کے پاس درود پڑھا میں اس کوخودسنتا ہوں                      |
| <i>1</i> 24    | نخ تځ مديث                                                                                   |
| 144            | س حدیث کی سند پر بحث                                                                         |
| r44            | س میں راوی محمد بن مروان سدی صغیر متہم بالکذب ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔         |
| ۲۸۰            | دوسراراوی العلاء بن عمر ومتکلم فیہ ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                     |
| ۲۸۰            | اس حدیث میں تیسری علت کا منکر ہوتا ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                    |
| ۲۸۰            | ۔<br>چوتھی علت راوی اعمش مدلس ہےاورروایت معتعن ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔        |
| rai            | مدس کاعنعنه مر دود ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                    |
| <b>r</b> \r    | محمد بن مروان کامتا لع اوراس پر بحث                                                          |
| ۲۸ (۲ <u> </u> | نبی ا کرمیافیہ کا دور دنز دیک سے سلام سننا اوراس کے دلائل                                    |
| <b>r</b> Ar'   | عزت سلیمان علیہ السلام کا تین میل سے چیونٹی کی آواز سننا                                     |
| MAD_           |                                                                                              |
| <b>r</b> AA    | آپیانی دنیا کوحقیقتاً دیکھرہے ہیں،ازعلامہ زرقانی                                             |
| ۲۸۹            | میں وہ دیکھتا ہوں جوتم نہیں دیکھتے۔(حدیث)                                                    |
| r/\ 9          | تخ تج مديث                                                                                   |
| ra•            | نبي الله وه د مکھتے ہیں جولوگ نہیں دیکھتے اورغیب بتلاتے ہیں۔ (حضرت حسان)                     |
| rg+            | تخ ت ار از                                                                                   |
| اءا۲۹          | آ به . دور ونز دیک سریذاریه خو د در ودوسلام <u>سنته بین (حدیث طبرانی) از حضرت ابوالدر دا</u> |

| <b>797</b> | اں حدیث پرسر فراز گکھڑوی اور''تھانوی''کےاعتر اضات اوران کے جوابات                           |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| r9r        | کیا تھا نوی صاحب دینتد اراور ذہین آ دمی ہیں                                                 |
| r94        | منقطع اورمرسل روایت میں کوئی فرق نہیں ہے                                                    |
| r9A        | جيت مرسل                                                                                    |
| r9A        | بعض اوقات مرسل متصل سے قوی ہوتی ہے                                                          |
| r99        | مرسل حدیث کور د کرنا دوسری صدی کی بدعت ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔               |
| r          | ر سالله کاعلم غیب اور مولوی انور شاه کشمیری                                                 |
| 141        | عِلاَ الا فہام میں لفظ 'صوتہ' کتاب کی غلطی ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔           |
| 4.64       | عِلاً الافهام کے متعدد نسخوں کا ذکر جن میں صوبتہ لفظ ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| م<br>م     | ابن قیم کےعلاوہ،علامہ ناصرالدین دمشقی،علامہ محمد بن پوسف صالحی ،ابن حجر کک                  |
| r. y       | مولا نا نورالله حیدرآ با دی نے بھی لفظ صوتہ ل کیا ہے                                        |
| r.Z        | عدیث طبرانی کے شواہر                                                                        |
| ٣٠٧        | آ پیالینهٔ ساری مخلوق کی آ واز سنتے اوراس کوملاحظ فر ماتے ہیں                               |
| ٣٠٨        | شامدنمبرا: آپ بیراور جعه کو بلا واسطه درود وسلام سنتے بیں۔                                  |
| <b>**</b>  | شاہدنمبرسا: آپ جعرات اور جمعہ کواپنے کا نوں سے درود وسلام سنتے ہیں۔۔۔۔۔                     |
| ۲۰۸        | شامدنمبرهم: آب ابل محبت كا درود بلا واسطه سنتے ہيں                                          |
| m+         | موضوع حدیث: تائیدا قبول کی جائے گی ،از اساعیل دہلوی                                         |
| ۳II        | تلقی بالقبول سے حدیث قابل ججت بن جاتی ہے۔                                                   |
| mir        | فضلت نبی کامنکرزندیق ہے۔ازامام خلال                                                         |
| mp         | آ پیانید کا درود وسلام سننا،اس پرعلماءمحد ثین کی آراء                                       |
| mp         | علامه سيوطي،ميرغني، حلبي، شيخ محقق،اما مالحرمين                                             |

| ۳۱۷                  | خواجه ضياءالله،امير ملت،عارف كھڑى                                                         |
|----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ma                   | عدیث قدسی ، اولیاء کی طاقت ساعت و بصارت <u> </u>                                          |
| ۳۲۰                  | سيدنا فاروق اعظم رضى الله عنه كاياسارية الجبل كهنا                                        |
| ۳۲۰                  | تخ تح اثر                                                                                 |
| <b>""</b>            | عدیث نمبر ۱۹: حضوطان کے کاسلام سننااور جواب دینا تنخ تنج حدیث ،اس کے شواہر                |
| ر<br>ماور آپ         | عدیث نمبرا، حضرت عیسی علیه السلام بعد نزول قبر مصطفی این پر حاضر ہوکریا محرکہیں ہے        |
| rro                  | جواب دیں گے                                                                               |
| <b>TT</b>            | عدیث نمبر۲: روضه نی آنان که از ان وا قامت کی آواز سنائی دینا                              |
| <b>MYA</b>           | تخ تحارثه                                                                                 |
| <b>779</b>           | اعتر اضات اوران کے دندان شکن جوابات                                                       |
| <b>""</b>            | فخلط کی روایت کے قبول اور عدم قبول کا اصول                                                |
| <b>۲۳</b> ۳          | شامدنمبرس: ابراہیم بن بشار، گنبدخصرا پرجاضر ہوکرسلام کرن <b>ااور آپنانسے</b> کا جواب دیتا |
| rro                  | شامدنمبر، دیار بکری کاروضه شریف سے جواب سلام سننا                                         |
| <b>۲</b> ۳ <u>۷.</u> | حيات اور كلام في القمر كاعجيب واقعه                                                       |
| <b>PPY</b> _         | حضرت ہارون علیہ السلام کا وفات کے بعد قبر میں سے کلام فرما نا                             |
| rr <u>z</u> _        | تغيير صحابي كأحكم                                                                         |
| <b>rr</b> 1_         | عدیث نمبر ۲۰: مجھے مو <sup>ی</sup> علیہ السلام پر فضیلت نہ دو                             |
| <b>rr</b> 9          | تخ تحديث                                                                                  |
| ٣٣٩                  | اں حدیث سے حیات الانبیاء پراستدلال                                                        |
| ~~~                  | عدیث نمبرا۲: مجھے انبیاء پر فضیلت نه دو                                                   |
| <b>"</b> "           | رسول التعليظ كافضل الخلق ہونے كابيان                                                      |
| ۳۳۸                  | سه سلامته<br>آب هافت در قرامیة عرش اللی برجلو وفر ایبول گر                                |

| ۳۵۰              | (حدیث)اناسیدالناس بوم القیامة ،نخرین حدیث                                                |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>"</b>         | حيات انبياءاور حيات شهداء مين فرق                                                        |
| <b>r</b> 04      | نبی اکرم ایسته اور د تبه شها دت                                                          |
| <b>70</b> 2      | تخ تنج حديث                                                                              |
| <b>20 1</b>      | مرستالة شهيد بين -ازعبدالله بن مسعود رضى الله تعالى عنه<br>آپيلين شهيد بين -ازعبدالله بن |
| <u>E</u><br>3°01 | حیاۃ النبی کے اثبارت پروگرآیات قرآنیہ                                                    |
| <b>*</b> ^*      | مصادر ومراجع                                                                             |



احسن الكلام

## مأخذ ومراجع

نمبر نام کتاب نام مصنف ومتوفى المئينه تكسين الصدور جامع مسجد ذوالنورين جھنگ شيرمحمد بوبندي آبحیات اداره تاليفات اشرفيهملتان قاسم نانوتوي الكارالمن في تقيداً ثاراسنن عبدالرحن مباركبوري لجامع سلفيه فيصل آباد اجابت الغوث مشموله رسائل ابن عابدين شامي ۱۲۵۲ه سهيل اكيدي لا هور ابن عابدين الاجوبة الفاضلة لاسئلة عبدالحي تكفنوي ١٣٠٠ه مطبوعه الاسلاميه طلب العشر ةالكاملة الاحاديث الطّوال ابو قاسم سليمان بن احمد وزارة الاوقاف بغداد عراق طبرانی ۲۰ ۳ ه فياءالدين مقدى ١٨٣٥ ه دارالباز مكة المكرّمه الاحاديث المختارة الاحسان بترتيب تيج ابن ابو حاتم محمد بن حبان كتبها ثريها نگله ال حیان

سرفراز گکھیروی

مدرسه نصرت العلوم كوجرنواله

 احوال القبور البلها الى النشور ابو الفرح زين الدين بن دار الكتب العلمية بيروت رجب جنبلی ۹۵ کھ ابو حامد محمد بن الغزالي دارالكتب العلميه بيروت ا احیاءالعلوم شيخ عبدالحق محدث دہلوی مکتبہ نور بیرضوبی فیصل آباد ١٢ اخبارالاخيار DITOY عبدالله بن محمد بن محمود دارفراس للنشر مصر ١١٠ الاختيار تعليل المختار مدرسه نصرت العلوم گوجرنواليه سرفراز گکھڑوی اخفأءالذكر ابوعبد الله محمد بن اساعيل المكتب الاسلامي بيروت البخارى٢٥٢٥ ابوعبدالرحن اسلمي ١١٣ه ه المكتب الاسلامي بيروت الاربعين ارشاد طلاب الحقائق الى ابو ذكريا يحيى بن شرف مكتبة الإيمان مدينه منوره معرفت سنن خير الخلائق النووي ١٤٢ ه ١٨ ازالة الخفاء من خلافة الخلفاء شاه ولى الله ٢ كااه سهيل اكيرى لا مور بمعرفت ابوعمرو بوسف بن عبدالله بيروث الاستيعاب بن عبدالبر مالكي ٢٣٣٩ ه الاصحاب صدف پبلشرزگراجی اساعيل د ہلوي اصول الفقه ابوالحن على بن محمد الماروى داراحياء العلوم بيروت اعلام المتوة

تنمس الدين محمه بن عبد كتبهاثريها نكلهل

الرحمٰن سخاوی ۹۰۲ ه

٢٢ الاعلان بالتوسيخ

مستحتب خانه رشيديه سجاد بخاري ٢٣ اقامة البربان عبدالحي لكهنوي يثاور ٢٢ اقامة الحجه حلال الدين السيوطي اا ٩ ه مكتبه علوية فيصل آباد ٢٥ انباءالاذكيا بحيات الانبياء مولانا انوار الله قادري مكتبه علوية فيصل آباد ۲۲ اتواراحمدی چثتی ۲۷ انیس کجلیس جلال الدين سيوطي ابو البركات محمد بن مكتبداسلاميدكوئنه ۲۸ بدائع الذبور احرايات ١٩٣٥ عماد الدين ابن مكتبه قدوسيه لا مور ٢٩ البداييدالنهايي کثیر۱۲۷۵ ۳۰ بذل المجهو دشرح ابوداؤد خلیل احدسهار نپوری اس البغية الباحث عن زوائد مند نورالدين أيتمي ٤٠٨ه جامعه اسلاميه دينه منوره الحارث دارالفكر بيروت ٣٢ بغيه الوعادة في طبقات جلال الدين سيوطي اللغويين والفاة اداره اسلامیات لا ہور اشرف على تفانوي ۳۳ بوادرالنوادر صدرالشريعه مولانا امجدعلى كتبه اسلاميه كوئفه ۳۴ بهارشریعت

بحرالعلوم مولانا عبدالعلى مكتبداسلاميه كوئثه

ا بيان الاكان ٢٥

ص

۳۲ تاریخ عثان بن سعیدالداری عثان بن سعیدالداری دارالمامون للتراث بیروت ۲۳ تاریخ الکبیر امام کمه بن اساعیل ادره معارف النعمانیه

البخاري

۳۳ التخذير الابداع عن تحبير مولانا ابوميمونه الكرانوي مكتبى اليشيق استبول تركي الابتداء

۳۵ تحریک آزادی فکر اور شاه مولوی محمد بن اساعیل سلفی مکتبه سلفیه لا بور ولی الله کاتبه سلفیه لا بور ولی الله کی تجدیدی مساعی ۱۹۲۸ء

۲۲ تخفة الذاركين بعدة الحصن محمد بن على الثوكاني دارالكتب العلميه بيروت والحصين والحصين

٧٤ تخفهُ احمديه المسى به نجوم شخاحم شخ كوه طور لا بور الشهابيلرجوم الومابيه ۳۸ شخین الحق المبین فی اجوبة شاه احد سعید د بلوی مدنی حیدرآ بادسنده مسائل اربعين نقشبندى ٣٩ تحقيق النضرة بتخيص معالم الى بكر الحسين الفخر المراغى المكتبة العلميه مدينة منوره داراج ة ٥٠ تخ تنج الاربعين السلميه في امام سخاوي المكتب الاسلامي بيروت التضوف امام سيوطي دارنشر الكتب الاسلاميدلا مور ۵۱ تدریب الراوی تشمس الدين الذهبى دارالكتب العربي بيروت ۵۲ تذكرة الحفاظ ۵۳ الذكره في احاديث المشتمرة بدرالدين محمد بن عبد الله دارالكتب العلميه بيروت ۵۴ التذكرة في احوال الموتى و ابو عبد الله محمه بن دارالفكربيروت احمر القرطبى الماس امورالآخرة ۵۵ تذكرة الموتى والقبور قاضى ثناء الله ياني ين مكتبة اليشين تركي 2171a ابوالقاسم اساعيل بن دارالحديث قابرهمصر ۵۷ الترغيب والتربيب الاصبهاني انتيى المعروف

قوام السنه ٥٣٥ ه

ابومحمدذكي الدين عبدالعظيم داراحياءالتراث العربي بيرور ۵۷ الترغيب والتربيب المنذري ۲۵۲ ه ۵۸ الترغيب في فضائل الإعمال ابن شابين داراین جوزی ریاض مدرسه نصرت العلوم گوجرنواليه ۵۹ تسکین الصدور سرفراز گکھروی ١٠ العريف والاخبار تخريج المم زين الدين قاسم بن قلمي نسخه احاديث الاختيار قطلوابغا 9 ۸ ۸ ھ ١١ تفريح الاذكياء في احوال مولانا ابوالحن حسن نفيس اكيد مي لا مور الكاكوري الانبياء امام سيوطيوجلال الدين قديمي كتب خانه كراجي ١٢ تفسير جلالين سليمان بن عمر العجيلي مطبع البابي الحلبي مصر ۳۳ تفییرجمل الشافي ١٢٠١ه امام اساعيل حقى كالأه كتبدا مداويه ملتان ۱۲ تفسرروح البيان ٧٥ تفسيرروح المعاني امام محمود آلوی بغدادی بیروت مكتبه نوريه رضوبه فيعل آياد ٢٢ تفسيرصاوي على الجلالين علامه صاوى المالكي ٦٤ تفير كبير (مفاتيح الغيب) امام فخر الدين الرازى امران ١٨ تفسير الكشاف عن حقائق ابوالقاسم جار الله زمخشرى نشرادب الحوذه ابران النتزيل ۲۹ تفیرمدارک ابوالبركات عبدالله بن احمد دارالكتب العربي بيروت

ک تفییرمظهری قاضی شاءالله یانی پی کوئه
 ۱۵ تفییرمعالم النزیل امام بغوی ۱۹۵ ه دارنشر الکتب الاسلامیدلا بور بهسوی

۲۷ تفیر نور العرفان حاشیه حکیم الامت مفتی احدیار مکتبه اسلامیدلا بور کنز الایمان خال نعیم

ساك تقريب التهذيب حافظ ابن حجر عسقلاني دارالنرالكتب الاسلاميه

سم ككريم المونين بتقويم نواب صديق حسن بهويالى قادرى كتب خانه سيالكوث مناقب خلفاء الراشدين ١٣٠٤ ه

۵۵ تلخیص المدرك علی بامش امام ذهبی ۵۸ سروت المستدرك

27 التمهيد لما في الوطامن المعانى ابن عبد البر ٢٣ هـ مكتبه قد وسيدلا مور والاسانيد

على بن محمد بن وارالكتب العلميه بيروت الأخبار الشيعة المرفوعة عن ابو التحن على بن محمد بن وارالكتب العلمية بيروت الاخبار الشديعة عراقي ٩٦٣هـ

۲۸ تنقیح الرواة فی تخریج ابو الوزیر احمد حسن دہلوی المکتبه سلفیه میش کل روڈ لا مور
 احادیث المشکوة ۱۳۲۸ هـ

29 تنوير الحالك في امكان روية امام سيوطى اا وه مكتبه رضوية في المكان روية المام سيوطى اا وه النبي والملك

٨٠ توجيه النظر الى اصول الاثر طاهر بن صالح بن احمد دار المعرفة بيروت الجزائري ١٣٢٩ه ڈاکٹرمسعودالدین عثانی مکتبہ عثانیہ کراجی علامه ابي حامد بن مرزوق كمتبه ايشيق استبول تركي مصري

ابو بكر عبيد الله بن محمد بن كتبه العلميه بيروت عبيد ابن الي الدنيا

D1+11

عبد القادر ابن بدران داراحیاءتراث العرلی -1912

امام ابن حجرع سقلاني كتبه اثرييها نكلهل

الى الحاج جمال الدين دارالفكربيروت يوسف بن عبدالرحمن

المزى ٢٨٨ع

٨٥ التيسير شرح الجامع الصغير امام عبد الرؤف المناوى مكتبه الامام الشافعي الرياض

۸۸ التیسیر القاری شرح صحیح شیخ نور الحق محدث دابوی حاجی عبدالغفار بازار قندهار البخاري D1+41

ص۵

3 ٨٩ الجامع لاخلاق الراوى وعدم الحافظ الخطيب البغدادي مكتبه العارف رياض البامع

توجيه خالص

۸۲ التوسل بالنبی والصالحین

٨٣ التوكل على الله

۸۴ تهذیب تاریخ دمشق

۸۵ تهذیب التهذیب

٨٢ تهذيب الكمال

```
٩٠ حامع التحصيل في احكام صلاح الدين كيكلدى وزارت الاوقاف بغداد
                                 العلائى الاكھ
                                                         المراسيل
         ا٩ الجامع التي المسند الخضر من امام محمد بن اساعيل اليج ايم سعيد كراجي
                                 اموررسول الله وسنده وايامه البخاري٢٠٥٦ه
                                                        (بخاری شریف)
      ٩٢ الجامع التي (مسلم شريف) ابوالحسين مسلم بن الحجاج قديمي كتب خانه كراجي
              ۹۳ الجامع التي (ترندي شريف) ابعيسي محمد بن عيسي الترندي مكتبه امداديه
الو المعيد محمد بن محمود مكتبهاسلامية مندري فيصل آباد
                                                           ٩٢ جامع المسانيد
                               الخوازى ٢٢٥ ه
                         ۹۵ جذب القلوب الى ديار شخ عبدالحق محدث د الوى
                                                              المحبوب
                                      21.01
        محربن عاصم تقفي ٢٢٣ه وارالعاصمه الرياض
        احد بن عصام ٢٤٢ه وارالعاصمه الرياض
        تتمس الدين ابن قيم مكتبه نورى رضوبيتهم
                                                           ٩٨ جلاءالافهام
         اشر ف على تقانوي مكتبه اسلاميه لا مور
                                                          جمال الإولياء
```

قاسم نانوتوي مكتبه صديقيه اشاعت القرآن بهضر واثك

١٠٠ جمال قاسمي

١٠١ الجوهر البحار في فضائل النبي يوسف بن استعيل النبهاني كمتبه الحلبيه مصر ۱۰۲ الجوبرامنظم في زيارت القبر ابن حجر كمي مكتبه دارالجوامع الكلم بيروت الشريف النوى المكرم امام جلال الدين السيوطى كتبه نور بدرضور فيصل آباد ۱۰۳ الحاوى للفتاوي علامه احمر على سهار نيورى اليج ايم سعيد كراجي ۱۰۴ حاشیه بخاری مولوی ارشادالحق عصری وموسسه علوم القرآن دمشق دار ١٠٥ حاشيه مندابو يعلى المامون حسين سليم اسد ١٠١ الحبل المتين في اتباع السلف مولانا سعيد الرحمن مكتبه ايشيق استنبول تركي الصالحين شاه ولی الله محدث وبلوی کمتنه سلفیدلا بور ٤٠١ حجة اللدالبالغه ۱۰۸ ججة التداعلمين يوسف بن المعيل النبهاني مكتب نوريدرضويه سيل آباد ١٠٩ حسن النوسل في آداب شيخ عبد القادر كمي حنبلي مطبع امير قم ابران

زیارت الافضاق الرسل ۹۸۲ه الموت التوسل و وسیله علی ضوءِ علامه موی محمد عالم الکتب بیروت الکتاب والنة

١٢٢ ذم الدنيا

دارالكتب العلميه بيروت

الا حلية الاولياء طبقات الصفيا ابولعيم احمد بن عبد الله دارالكتب العلميه ببروت الاسفياتي ۱۱۲ حیات الاموات فی بیان امام احمد رضا فاصل مکتبه حامد بیلا مور ساع الاموات بريلوي ١٣٨٠ه الله حياة الحوان الكبرى كمال الدين محمد بن موسىٰ انتشارات ناصر خسر وايران ١١١ حياة النبي علامه احمد سعيد كأظمى مكتبه نوربدرضوبه بمحمر 0114-Y علامهالخوبوي ۱۱۵ درة الناصحين مكتبه اسلاميه كوئش ١١١ الدررسنية في روعلى الوبابية في حضر العربين زنى دهلان كل مكتبه ايشيق تركي الدررائمتقی شرح المتقی داراحياءتراث بيروت علا والدين الصقفي ایج ایم سعید کراجی ۱۱۸ درمختار ١١٩ الدعوة الكبير امام ابو عبد الله البيه في وزارة الاوقاف كويت BYOA دارالنفائس بيروت امام الونعيم ١٢٠ ولاكل النوة ا١٢ ولاكل المنبوة امام بيهقى مستحت خانه دارالكتب العلميه بيروت

ابن اني الدنيا

محب الدين محمر بن محمود دارالكتب العلميه بيروت ۱۲۳ ذیل تاریخ بغداد المعروف ابن نجار MYYE دارالكتب العربي بيروت امام سيوطي ١٢٣ ذيل طبقات الحفاظ ۱۲۵ ردالخار على درالخار محمد البن ابن عابدين شامى دارالاشاعت كراجي ۱۲۷ رسالهایی دا ؤدالی ایل مکه امام ابوداؤد ۱۲۷ رساله بیعت درمجموعه رسائل شاه رفیع الدین دبلوی مدرسه نصرت العلوم گوجرنواله DITTA رساله الرحيق المختوم شرح فلائدالمنظوم ۱۲۹ رساله في اثبات كرامات احمد بن شهاب الدين كتبهايشين تركى اسچاعی ۱۹۷۷ه ابوعبد الله محمد بن ادريس مكتبه دارالتراث القاهره ١٣٠ الرساله في اصول فقه الشافعي ابو عبد الله الكريم موازن المهد المركزي بلا بحاث اال رسائل القشيريير الاسلامية، كرا حي ،القشير ي ٢٥ م ه محد بن اسحاق صدرالدين مركز نشر دانش گاه مشهداريان ۱۳۲ رسالية النصوص القونوي

۱۳۳۱ الرفع والكميل في جرح علامة عبدالحي لكهنوى كمتب المطبوعات الاسلامير حلب والتعديل

۱۳۳ رماح حزب الرحيم على نحور امام عمر بن سعيد الفوتى دار الفكر بيروت حزب الرجيم على نحور امام عمر بن سعيد الفوتى دار الفكر بيروت

فاروقي كتب خانه ملتان

امام ليلي

١٣٥ الروض الأنف

ص

117

ر ہجرہ اکیڈمی اسلام آیاد

١٣٦ الزبدة العمده شرح قصيدة ملاعلى قارى

البرده

محمر بن عبدالباقي الزرقاني دار المعرف بيروت

١٣٧ زرقاني على المواهب

مالكي١١٢٢ه

دارالکنب العلمیه بیروت قدیمی کتب خانه کراجی الزبد الم احمنيل

۱۳۹ زهرالر بی شرح سنن النسائی امام سیوطی انجنبی

*'* 

۱۳۰۰ سبل الهدی والرشاد فی محمد بن یوسف الصالحی دارالکتبالعلمیه بیروت سیرت خیرالعباد ۹۳۲ ه

۱۳۱ سبيل النجات عن بدعت ابل قاضى عبد الرحمٰن الكوتى مكتبه ايشيق استنبول تركى الزيغ والصلالة

۱۳۲ سر الاسرار في ما يختاج عليه الوحمد شيخ عبد القادر جيلاني غوثيه كتب خانه المور الامرار الامرار الامرار الامرار الامرار الامرار الامرار المرار الم

١٣٣ سراج المنير شرح الجامع على بن احمر العزيزى كمتبدالايمان مينمنوره ١١٨١ السراج الوماج شرح مسلم صديق الحسن بهويالوي كتبه قد وسيه لا مور ١٣٥ سعادة الدارين في الصلاة يوسف بن اساعيل مصطفى البالي الحلى مصر على سيدالكونين النبهاني ١٣٦ السعى المشكور في رد المذبب عبد الحيي للصنوى لكعنو الماثور عبد الله بن عبد الرحمن نشر السنملتان يهما السنن الدارى ٢٥٥ه محر بن يزيد ابن ماجه قد يي كتب خانه كراجي ابوداؤدسليمان بن اشعث كتبدا ماديملان ١٣٩٠ أسنن البحتاني ابو عبد الرحمٰن احمد بن كمتبه لفيدلا مور ١٥٠ السنن . شعيب النسائي جامع دراسات الاسلاميركراجي امام يبهق ا السنن الصغير امام ابوعبد الرحن النسائى ملتان ۱۵۲ اسنن الکبری

نشرالسندلمكان ۱۵۳ السنن الكبرى كتاب خانه جيلي لا مور ١٥٢ سوالات برقاني مكتبه العلوم والحكم مدينه منوره

١٥٥ سوالات الي داؤد لاحمد بن امام ابوداؤد سجستاني

١٦٤ شرف اصحاب الجديث

١٥٢ سيراعلام النبلاء امام مس الدين الذهبي موسسة الرساله بيروت سيد محمد بن نور الدين مركز تحقيقات فارى اسلام آباد 104 سيرالاولياء المعروف اميرخورد على بن برمان الدين دارالفكر بيروت ١٥٨ السيرت الحلبيه الحلمي •• 9ھ ۱۵۹ سیرت (کتاب السیر محمد بن اسحاق بن بیار دارالفکر بیروت والمغازي) اهاه ١٤٠ شرح اصول الاعتقاد ابل ابو القاسم مبة الله الحن دارطيبهالرياض اللكائي النة والجماعت محمد بن الخانجي البوسنوي بزم حياة الانبياء كجرات الا شرح حياة الانبياء امام ابومحمر حسين بن مسعود المكنب الاسلامي بيروت ۱۲۲ شرح السنه البغوى ٥١٧ه ملاعلی قاری۱۴۰ه دارالكتب العلميه بيروت ١٢٣ شرح الثفاء ١٦٣ شرح علل الترخى زين الدين عبدالرحمٰن بن احمد بن رجب صبلی ١٦٥ شرح الصدور امام سيوطى ارابن كثير دمثق ١٢١ شرح تصيده البرده عمربن احمدالخريوتي

خطيب بعذادي

جامعهانقر وتركی

١٢٨ شروط الانمه الخسه حافظ ابو بكر محمر بن موسى الحازمي دارالكتب العلميه بيروت امام بيهيقي ١٦٩ جمعب الايمان ١٤٠ الشفاء بعر يف حقوق المصطفى قاضى عياض مالكى فاروقى كتب خانه ملتان BAMA تقى الدين ابو الحن على مكتبه نوريدر خويه فيصل آباد اكا شفاءاليقام السبكي ٤٥٧ه ۱۷۲ شفاءالفواد بزيارة خيرالعباد محمد بن علوي مالكي امام القشيري ١٤٣ شكلية الل السنة ١٤٨ الشمامة العنم بين مولد خير نواب صديق الحن قادري كتب خانه سيالكوث بھو یا ٹوی 120 شوامد الحق في استغاثة بسيد يوسف بن اعلى المال حللنشر والطبع ابوعبد الدُّ محمد بن احمد ابن كتبه ضياء السنة فيصل آباد ١٤٦ الصارم المنكى عيدالهادي الهاكه ابو بكر محمد بن اسحاق بن المكتبة الاسلامي بيروت ۷۷ صحیح این خزیمه خزيمهااساه ١٤٨ الصلوت والبشر في الصلوة ابوطا مرحمه بن يعقوب مجد مكتبدا شاعت القرآن لا مور

على خيرالبشر الدين الم مص ض ض ض ف الماء الكبير محمد بن عمر و هيلي الماء الكبير العلمية بيروت مكتبدالاثربيسا نكلهال

امامنسائی

١٨٠ الضفاء والمتر وكين

IAL

مطبعة الاعتدال دمثق

ابو يعلى صنبلي

١٨٢ الطبقات الحنابله

تاج الدين ابو نفر عبد داراحياء الكتب العربيه

١٨٣ طبقات الشافيه الكبرى

ابوعبدالرحمن اسلمي

الوہاب سبکی اے کھ

١٨٢ طبقات الصوفياء

مكتبهالاثربيسا نكلهل

محمر بن سعد

١٨٥ الطبقات الكبرى

دارصا در بیروت

١٨٦ الطبقات الكبرى

مشيخ عبدالوماب الشعراني مصطفه الباني أتحلبي مص

292m

دارالكتبالعلميه بيروت

١٨٧ طبقات المحدثين باصبها ابواشيخ

والوارد بن عليها

مكتبه سلفيدلا مور

علامهابن حجرعسقلاني

١٨٨ طبقات المدسين

انتجائم كراتي

۱۸۹ عرف الشذى شرح الترندى نورشاده تشميرى

١٩٠ العطابيه النوبيه في الفتاوي امام احمد رضا فاضل قديم فيصل آبادجديد، لأجور

سهيل اكيدمي

ا19 عدة الرعاية في حل شرح عبدالحي لكهنوى

موسسة الرساله بيروت

عمدة القارى شرح سيح بخارى بدرالدين عيني ٨٥٥ه سبيروت، كوئنه

١٩٣ عمل اليوم والليله امام نسائي

دارالفكر بيروت

191 عون المعبود سنمس الحق عظيم آبادي سلطان العارفين سلطان فاروقيه كتب خانهلا مور 190 عين الفقر بابوا • ااھ ابن سيدالناس ١٩٦ عيون الاثر 192 غدية الطالبين في ما يحب من ابوالمحاسن سيد محمد بن خليل المكتبة الحسينيه المصريي القاوقجي الخفي 4-٣١هـ احكام الدين شيخ مصطفى ابويوسف مكتبهايشين تركى ١٩٨ غوث العباد الحمامي الازهري محمد بن عبدالله البزار ضوءالسلف الرياض ١٩٩ الغيلانيات الشافعي ١٩٨٣ ه شهاب الدين ابن حجر كل مصفطے اليالي الحلبي مصر ۲۰۰ الفتاوي الحديثيه البيتمي ٣٤٠ ھ عزيز الرحمٰن ۲۰۱ فآوي دارالعلوم د يوبند ابوعمر وعثان بن صلاح دارالمعرفة بيردت ۲۰۲ فآوی در سائل ابن صلاح MARE رشيداحمر كنگوبي ۲۰۳ فتوی رشید بیه شاه عبدالعزيز محدث دارالاشاعت كوئنه ۲۰۴ فآوی عزیزیه وبلوى ١٢٢٩ه تقى الدين السبكى دارالمعرفة بيروت ۲۰۵ فقاوی السبکی

ابن حجرابيتمي ابن حجرابيتمي

۲۰۶ الفتاوي الكبري الفقهيه

دارالنشر الكتب الاسلاميدلا بور ۲۰۷ فآوی نذریبه نذرخسین دہلوی ۲۰۸ فتح الباقی بشرح الفیة العراقی ابو تحیی ذکر یاالانصاری بیروت، جہلم ٢٠٩ فتح المغيث شرح الفية امام سخاوي دارالكتب المعلميه بيروت ۲۱۰ فتراك رسول مکتبهاشر فیمرید کے علامها قبال احمد بن محي البلاذري االا فتوح البلدان ۲۱۲ الفجرالصادق فی الردعلی منکری جمیل آفندی صدقی مکتبه پشین ترکی التوسل والكرامات الخوارق الزحاوي ١٩٣٦ء ۲۱۳ فردوس الاخبار شیرویی بن شهد دار المکتبه الاثریه سانگله بل الديلي ٩٠٩ه ضاء الدين المقدى هميعة البربالمدينة منوره ۲۱۴ فضاءالاعمال MALE قاضى المعيل بن اسحاق المكتبه الاسلام ومثق ۲۱۵ - فضل الصلو ة على النبي ٢١٦ الفوائد الجليلية البهية على شأئل محمد بن جسوس١١٨٢ه

۲۱۷ الفوائد مع الروض البسام ابو القاسم تمام بن محمد دار البشائر الاسلاميه بيروت الرازي ۱۲۳ ه

۲۱۸ فیض الباری شرح صحیح انورشاه تشمیری ۱۳۵۲ه و داراهگرالاسلامیدلا بور البخاری

الهناوى دارالفكرالاسلاميدلا هور ٢١٩ فيض القدير شرح الجامع عبدالرؤف الصغير 0100 شاه ولى الله محدث وبلوى مدنى كتب خاندلا مور ٢٢٠ فيوض الحرمين PILLY ۲۲۱ القرآن الكريم فقيراللدبن عبدالرحن انحفى مكتبداسلامه كوئه ٢٢٢ قطب الارشاد ٣٢٣ القند في ذكر علائ سمرقند في الدين عمر بن محد النسفي مكتبه الكوثر السعوديير 0012 ۲۲۴ قواعد فی علوم الحدیث ظفر احمر عثانی ادارة القرآن كراجي ٢٢٥ القول البديع في الصلاة على سمس الدين محمد بن عبد سيالكوك، جديده موسسة الريان، بيروت الرحمٰن السخاوي دارالكتبالعلميه بيروت ۲۲۷ الكاشف في معرفة من له سمس الدين الذهبي رواية في الكتب السنة ابو احمد عبد الله بن عدى كمتبه اثريه سانگله بل

٢٢٧ الكامل في الضفاء

الجرجاني ١٤٧٥ ه

٢٢٨ كتاب الاذكار المنتخب من امام نووي

كلام سيدالا براد

دارالقكم بيروت

۲۲۹ کتاب الاعتقاد الی سبیل امام بیهقه عالم الکتب بیروت الرشاد الرشاد ۲۳۰ کتاب الاعلام بحکم عیسی علیه امام سیوطی مکتبه نور به رضویه فیص

۲۳۰ کتاب الاعلام بحکم عیسی علیه امام سیوطی مکتبه نوریه رضویه فیصل آباد السلام مشموله فی الحاوی

الا كتاب الاموال ابوعبيد الله القاسم ٢٢٣ه مكتبه الاثربيسا نگله بل ٢٣٣ م كتبه الاثربيسا نگله بل ٢٣٣ م كتبه الاثربيسا نگله بل ٢٣٣ م كتبه الاثربيسا نگله بل ٢٣٣ كتاب الايجاز في المناسك المام نووي

ابوعبدالله محمد بن يحيى ابن موسس الرساله بيروت الموسس الرساله بيروت

منده ۱۹۵۵ منده

۱۳۳۴ كتاب الثقات ابن حبان دارالفكر بيروت ١٣٣٨ كتاب الجرح والتعديل ابن الى حاتم الرازى دارا حياء ونزاث عربي بيروت ١٣٣٨ كتاب الجرح والتعديل ابن الى حاتم الرازى دارا حياء ونزاث عربي بيروت

۲۳۷ کتاب الروح این قیم ۵۵ه حیدرآ بادد کن، بیروت ۲۳۷ کتاب الزم عبدالله بیروت عبدالله بیروت مبارک ۱۸۱ه دارلکتب العلمیه بیروت ۲۳۸ کتاب الزم امام ابودا و دسجتانی دارالتلفیه بیری ۲۳۸

٢٣٩ كتاب الزمر بن السرى الكوفي دار الخلفاء للتب الاسلامي كويت

DTPL

۲۲۰ كتاب الزمد الكبير المام يبيقى ٢٢٠ كتاب الزمد الكبير الوبكر احمد الخلال السلام دار الرياض ١٢٠٠ كتاب الماس الما

۲۴۲ كتاب الضعفاء والممتر وكين امام ابن جوزى ۵۹۷ه دار الكتب العلميه بيروت عبد الرحمٰن دار الكتب العلميه بيروت عبد الرحمٰن دار الكتب العلميه بيروت

الاشبيلي ٥٨٢ه

دارالكتبالعر بي بيروت

٢٢٢٢ كتاب الصلوة على النبي ابوبكر احمد بن عمرو بن اني دارالمامون للتراث بيروت عاصم ١٨٨ ه ٢٢٥ كتاب العظمة الثغ دارالعاصمه بيروت ٢٣٧ كتاب الفتن والملاحم مكتبه التوحيد القاهره تعيم بن حماد ٢٢٨ ه ٢٢٧ كتاب الجروفين من ابن حيان المحدثين والضعفاء و ۲۳۸ کتاب المجم ابوسعيد احمد بن الاعرابي كتبدالكوثر الرياض ٢٣٩ كرامات اولياء ملحق بالدرر احمد بن سعيد محمر مكى الحموى مكتبه يشيق تركى احفی ۹۸۰۱ه ۲۵۰ كرامات اولياء مبة الله الكاكي ١٨مه و دارالطيبه رياض محربن عبدالوماب ۲۵۲ كشف الاستار عن زوائد علامه نور الدين ألبيتمي موسس الرساله بيروت ٢٥٣ الكشف الحسثيث عم روى بربان الدين ابراجيم أكلى عالم الكتب بيروت ٢٥٣ كشف الغمه عن جميع الامة امام عبدالوباب الشعراني وارالفكر بيروت

۲۵۵ الكفايه في علم الرواية خطيب بغدادي

۲۲۸ مخضرالفاویالمصریه

٢٥٦ كف الرعاع عن محرامات ابن جرمكي مکتبهایشین ترکی اللبو والسماء ٢٥٧ كنز العمال في السنن تفيّ الدين على المتفي موسس الرساله بيروت والاقوال الهندي٥٥ه ۲۵۸ الكنز المدفون الفلك المثحون امام سيوطى مكتبهاحياءالعلوم فيصل آباد ۲۵۹ کوکب الداراری شرح صحیح سمس الدین محد بن پوسف بیروت بن على الكرماني ٩٦ عه البخاري ابن جرعسقلاني ٢٦٠ لسان الميزان شركة علاءالدين بيروت ا نورالدین ابیتی ٢٦١ مجمع الزوائد ومنبع الفوائد دارالكتب العربي بيروت ۲۲۲ انجموع شرح المهذب امام نووي دارالفكر بيروت ٢٦٣ مجموع فآوى ومقامات متنوعه عبدالعزيز بن عبدالله بن ادارة الجوث القعلميه والافتاء الرياض باز ۲۲۴ مجموعه دسائل نجديه مطيعة المنارمص حمد بن ناصر نجدی ٢٦٥ محقق التقول في مسئلة محمد زامد بن حسن الكوثير التجاميم سعيد كراجي التوسل 21121 ٢٧٦ أتحلى بالاثار ابن حزم الظاہری ۲۵۲ م ٢٦٧ مخفرسيرت رسول عبدالله بن محمر بن عبد مكتبة العلوم الاثربية جهكم الوماب نجدي

ابن تيميه

شيخ عبدالحق محدث دبلوي للمتبه نوربيرضوبيه كهر ٢٢٩ مارالنوت 146٢ه ابن الحاج ٢٣٧ه دار الفكربيروت ١٤٠ المدخل 121 مرصادالعباد نجم الدين الكبرى ١١٠ ه كتاب خاند سنائي ايران ١٢٢ مرقات المفاتيح شرح مشكوة الماعلى قارى١٠١ه مكتبدامداديدملتان المصابيح ٢٧٣ المستدرك على التحسين ابوعبدالله محمر بن عبدالله بن دارالمعرفة بيروت طام ۱۰۰۵ ه ٢٢ المسند المام عبد الله بن مبارك مكتبه المعارف الرياض ابو بكر عبد الله بن زبيري المكتبه السفليه مدينه منوره ٥٤٠ المستد الحميدي ٢١٩ه ابوليعقوب اسحاق بن مكتدالا يمان مدينه منوره ٢٧٦ المسند נוזפת אדדום ابويعلى احمد بن على الموسلى دارالمامون للتراث 221 المسند D1-L امام احمد بن عنبل ۲۴۱ هه المكتب الاسلامي بيروت ٢٧٨ المسند 129 المستد الروياني ابو بكر محمد بن بازون موسسة قرطبه الروياني ٤٠٠ه امام طبرانی ٠٨٠ مندالثامين موسسهالرساله بيروت ا ۲۸ مندالشهاب ابوعبد الله شهاب الدين .....

القصاعي

٢٨٢ مشكل الآثار ابوجعفراحم الطحاوى اسهام اليجاميم سعيدكراجي انورشاه شميرى اداره تاليفات اشرفيه ملتان ٢٨٣ مشكلات القرآن ١٨٣ مصباح الزجاجه في زوائد شهاب الدين احمد بن ابي دارالجنان بيروت بكرالبوميري ۲۸۵ المصتنفي من علم الاصول امام غزالي منشورات الشريف الرضى عبد الرزاق بن هام المجلس العلمي بيروت ٢٨٧ المصنف المصنعاني االاه ٢٨٤ المصنف ابوبكرين ابي شيبه ٢٣٥ه ادارة القرآن والعلوم كراجي ٢٨٨ المطالب العاليه بزوائد ابن جرعسقلاني دارالمعرفة بيروت المسانيدالشمانيه ٢٨٩ مطالع المسر ات بحلا ولائل محد بن محد النمان الفاسي مكتبه نوريد ضوية فيمل آباد المغر في ١٠٩١ه نواب قطب الدين د ہلوي ۲۹۰ مظاہرت 01149 شاه محمد مظهر الله وبلوى رضااكيدى لا مور ٢٩١ مظاهرالعقائد فضل الله شهاب الدين مكتبه ايشيق استنبول تركى ٢٩٢ المعتمد في المعتقد توريشتى ٢٧٢ ه الم طبراني ١٣٦٠ه دارالحديث القاهره ٢٩٣ المعجم الاوسط ابوطامر احمد بن محمد التلفي مجمع البحوث الاسلاميداسلام آباد ٢٩٣ مجم النفر

2024

دارالكتب العلميه بيروت الممالذمي ۲۹۵ مجم الثيوخ الكبرى موسسة الكتبالثقافيه بيروت امام طبرانی ۲۹۲ المعجم الصغير وزارت الاوقاف عراق امام طبرانی ٢٩٧ المعجم الكبير مكتبه الصديق الطائف امامزی ۲۹۸ المحجم الخص بالمحدثين نجم الدين الغيطى ٩٨٠ه ه فاروقى كتب خانه لا مور ٢٩٩ المعراج الكبير دارلكتب العلميه مدينهمنوره امام حاتم ٠٠٠ معرفت علوم الحديث مكتنة الحرمين حجاز ابوتعيم اصبهاني المعرفت الصحاب الله والول كي قومي د كان لا مور سلطان بابو ٢٠٠٧ مفاح العارقين دارالكتب العربية بيروت امام سخاوی ٣٠٣ القاصدالحسند خواجه ضياء الله نقشبندي مكتبه امينيه دبلي م مع مقاصد الساللين ۳۰۵ مقالات وجودی فی رد علی علامه کوسف الدجوی مکتبه حقانیه بیثاور المصرى اليمين دارالكتب العلميه بيروت ١٠٠٨ المقصد العلى في زاوائد اني نورالدين البيثي يعلى الموسلي سراج الدين عربن على دارفوازللنشر سعودى عرب ٣٠٨ المقنع في علوم الحد إث المعروف ابن ملقن محد بن جعفر الخرائطي ٣٢٨ دار الكتب المصرية قامره ٢٠٩ مكارم الاخلاق فينخ احدسر هندى مجددالف امرتسر ٣١٠ كتوبات شريف عانی ۱۰۳۴ ا ۳۱۱ کتوبات شریف بر حاشیه شیخ عبدالحق محدث دہلوی کمتبہ نور بیرضو سیکھر

اخيارالاخيار

برج کلال ۳۱۲ ملفوظات امیرملت مرتبه محمد صادق قصوری ۳۱۳ ملفوظات محدث تشميري احمد رضا بجنوري المكتبه المدينه لا مور ٣١٣ منال الطالب في شرح طوال مجد دالدين مبارك بن محمد جامعه ام القرى مكة المكرّمه الاثير٢٠٢ه الغرائب موسسة الكتب الثقافيه بيرور ابن الي الدنيا ١١٥ النامات ١١٦ منائل الصفا في شخر تبج الم سيوطي احاديث الثفاء ابومحم عبدبن حميد ٢٣٩ه مكتبدابن جرمكة المكرمه ٣١٤ أمنتحب ١١٨ المنقد المعتقد مع تعليقات شاه فضل رسول بدايوني مكتبه يشيق استنبول تركي المستثد المعتمد ۳۱۹ المنجلي في تطور الولى (مشموله جلال الدين سيوطي مكتبه نوربه رضوبه فيصل آباد في الحاوي) ۳۲۰ المنهة الومبيه في ردعلى الومابي واؤد سليمان بغدادي مكتبه ايشيق استنول ا۳۲ موارد الظمان عن زوائد ابن نورالدين البيشمي ٣٢٢ المواجب اللدنيه بالمنخ شهاب الدين احمر بن محمر

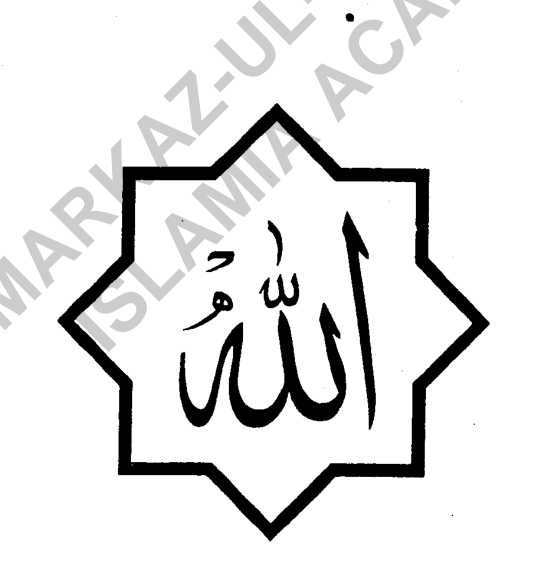
۳۲۲ المواجب اللدنيه بالمنخ شباب الدين احمد بن محمد المحديد السقسطلانی ۱۳۲۳ موضع او بام الجمع والنفریق ابو بکرخطیب بغدادی دارالفکر بیروت ۱۳۲۳ موطا المام الک بن انس انتجا بم سعید کراچی ۱۳۲۳ موطا امام الک بن انس انتجا بم سعید کراچی ۱۳۲۳ میران الاعتدال امام ذہبی المکتبة الاثریب ما نگله بل

```
محمد حسين نيلوي
          مكتبه حسينيه سر گودها
                                                              ١٢٧ ندائے حق
            عبدالرحمن الصفوري اليابي انحلبي مصر
                                                             ٣٢٨ نزمة المجالس
      شهاب الدين الخفاجى دارالكتب العربي بيروت
                                                   ٣٢٩ نشيم الرياض شرح الشفاء
                                         m1+49
           ۳۳۰ النكت على كتاب ابن صلاح ابن ججرعسقلاني دار الرابي الرياض
     اس نواور الاصول في معرفت ابو عبد الله محد بن على المكتبه العلميه مدينه منوره
                               المعروف عكيم ترمذي
                                                             اخاررسول
           شخ عبدالكريم محمر المدرس مكتبه يشيق تركى
                                                            ٣٣٢ نورالاسلام
          حسن بن عمار بن على مكتبدامداديدملتان
                                                             ٣٣٣ نورالاييناح
                                 شرنبلا لي ۴۴٠ اه
                                    ١٣٣٠ نوراللمعه في خصائص الجمعه امام سيوطي
      دارلكتب العلميه بيروت
                   ۳۳۵ نیل الاوطار من احادیث سید محمد بن علی بن مجمد شوکانی بیروت
                                        DITOO
                                                                 الاخيار
   مكتبه نوربياضوبه فيعلآباد
                                     ٢٣٠ الوفاباحوال مصطفى عليسية ابن جوزي
۳۳۷ وفاء الوفا باخبار دار المصطفى نورالدين على احمر اسمهو دى دارا حياءالتراث العربي بيروت
                                          911 ه
                                                          مسلمين مسلمين
         میان محر بخش عارف کفری دربار کھڑی شریف
```

مدرسه نفرت العلوم گوجرنواله احمد كتبهالاز بربيمصر کراچی

۳۳۹ ینابیج ترجمه رساله التراوی سرفراز میمووی الشعراني ١٤٩٥ ه مسعودالدين عثاني

١١٠٠ اليواقيت والجواهر في بيان عبدالوباب بن عقائدالاكابر اسه يقبرين سيآستان







منرت ملاراکاج افتی فیف می و منافق المولی ولگ مان مان مان مانویسی می او منابعهای

مرتبه مُؤلِاناً اَيَّامِفْتِ عِجْدَرِفَيَا خِيْرَاكِ الْمِيارِينِ

كُنْ خَانِهِ مَا مَعْ مِنْ مِنْ الْمَالِكِيثِ الْمَالِكِيثِ الْمَالِكِيثِ الْمُورِ 0313-8222336, 0321-4716086

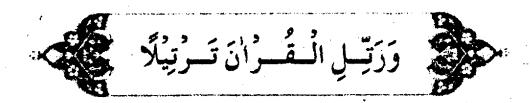
## وَرَتِّ لِ الْفَصِّرُ انَ تَسرُتِيلًا



مضرو نا قاری محراط نداراه و تیق آنه ی محراط نداراه و تیقی آنه ی محراط ندارانداد می محراط ندارشاد می مخطوراندیا

كنه خاني الم الممث رضا

0313-8222336 ورباراركيث للهور 4716086





زِينَتُ الْقُلَاءِ مِنْ وَلَا مِنْ سَرِّهِ الْمَالِمُ الْعَنْ مِنْ الْعَنْ مُنْ الْعَنْ مُنْ الْعَنْ مُنْ الْعَنْ مُنْ الْعَنْ مُنْ الْعَنْ مُنْذِ

كنه قانه م الم الم الم

وربار ماركبيث لابور 16086-222336 0321-4716086



مفتى جلال الرين المجرى المناه

كُنْ خَانِهِ الْمَا الْمُحْمَالُ

ہ خوابوں کی تعبیراوراس کی شرعی حیثیت پرایک جامع کتا ''احسان الكلام في تعبير الاحلام'' والولى كى تعبير عطاإرسول ادسي مكتبهاو يسيه رضوبيه سيراني رودم بهاول بور 0300-6843281

ابلنت وجماعت كاقر آن وسنت كاعظيم اداره

جهال الامي اور عصري علوم كاعظيم امتزاج

شعبه ناظره:200

شعبه تجويد:11

شعبه خظ:145

درس نظامی:105

اورانبی شعبہ جات میں سے **400** سے زاند طلباءاسکول کی تعلیم انٹر تک حاصل کر رہے ہیں نیز کم و بیش 100 طلباء مدرسہ میں رہائش پذیر ہیں جن کے طعام وقیام اور میڈینکل کاخرچ مدرسہ ر داشت کرتا ہے۔

شعبه خطوناظره: 14 اساتذه شعبه درس نظامی وتجوید: 10 اساتذه

شعبه عسري علوم (اسكول):11 اساتذه

فادم: 4 يوكيدار: 2

باور جي:2

ء كم وبيش 461اور يورااسان 431فرادير

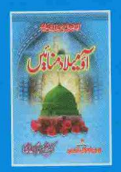
تلوم الاسلاميه اكي**رُ في مي**ڻيادر كراجي.

DONATION

ACC NO:00500025657003 - branchcode:0050

@markazuloloom

www.waseemziyai.com

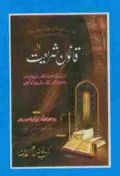




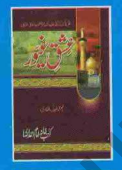




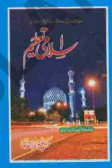


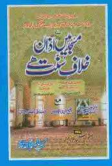








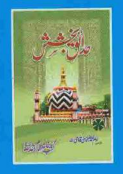


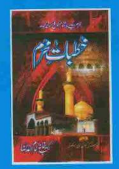








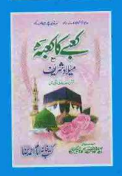












دآباد ما براكيث لامور 0313-8222336 0321-4716086

